

# الفروق لابن قتيم البحوزية

« منتع من أغلب كتب ابن القيم رحمه الله تعالى »

جمع وترتيب  
يوسف الصالح

الطبعة الأولى  
١٤١٣ - ١٩٩٢ هـ

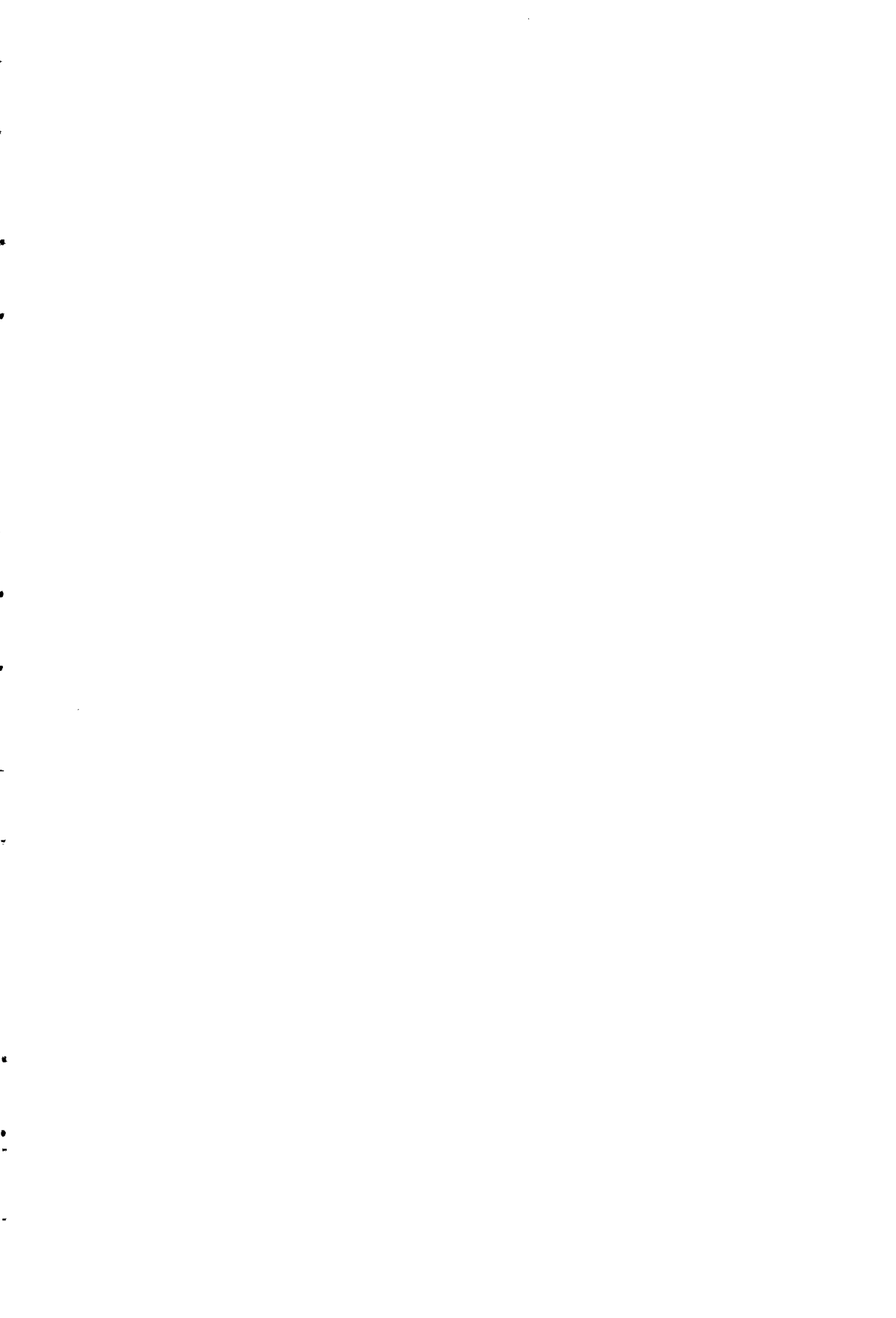
حقوق الطبع محفوظة للمؤلف

فسح وزارة الإعلام

رقم ٧٤٤٥ م

وتاريخ ١٤١٢/٢٢/١٠ هـ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ



## بسم الله الرحمن الرحيم

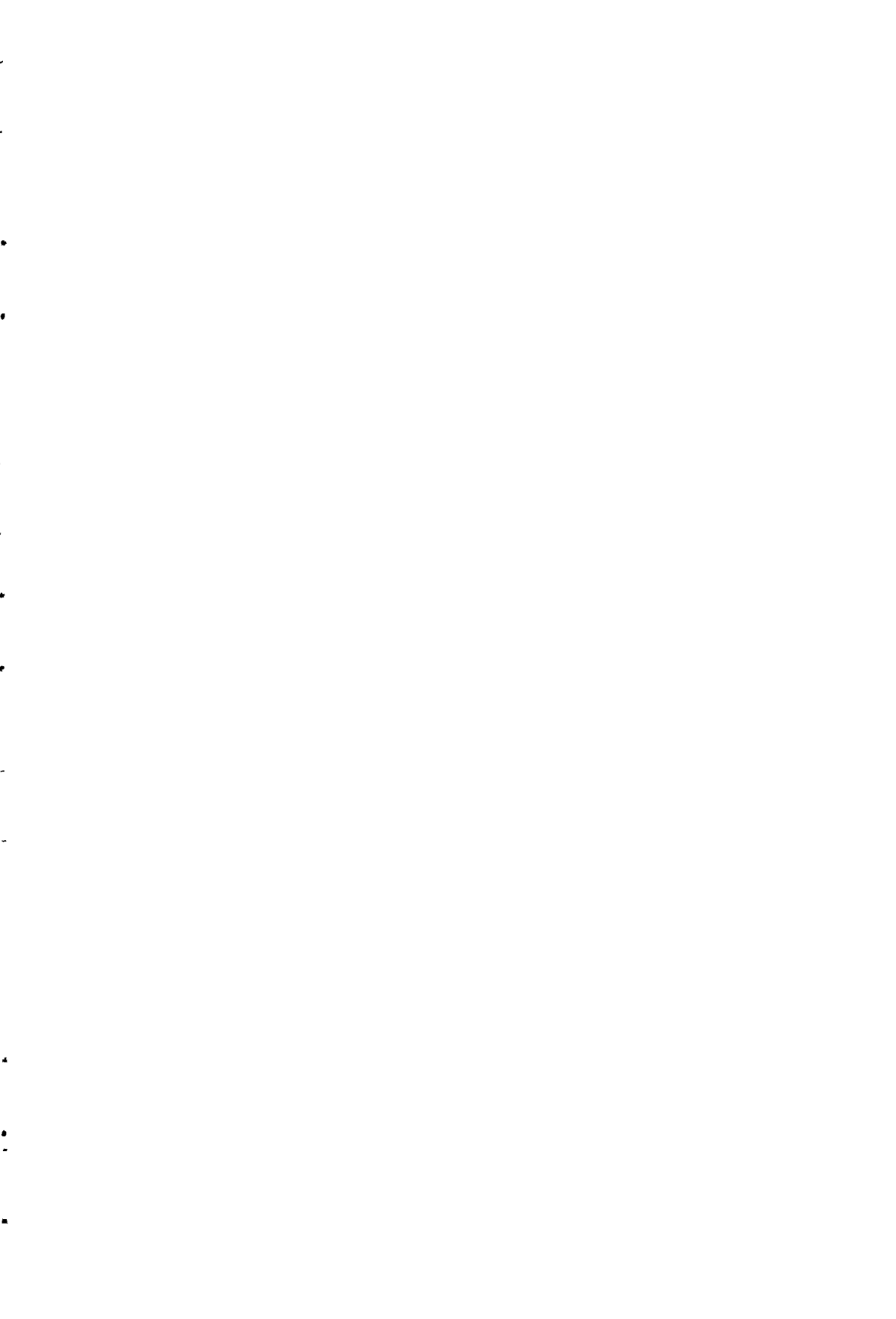
الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه  
أجمعين ، وبعد:

ففقد اطلعت على المجموعة الطيبة المباركة التي قام بجمعها وتبويتها وترتيبها  
وتقريبيها الأخ الفاضل / يوسف الصالح ، وفقه الله تعالى وزاده من البر والتقوى  
، وذلك بتقريب الفروق للإمام القيم بن القيم ، رحمه الله تعالى ، وهذا مما يسر  
القلب وييهج النفس أن يشتعل الشباب المسلم في مثل هذه البحوث العلمية الرائعة  
الفائقة العالية الغالية فيفيد ويستفيد بنشر العلم والإيمان وتقريبيه للأذهان ؛ وقد  
اطلعت على هذا الجمع المبارك من البداية إلى النهاية فألفيته جمعاً مباركاً بذل فيه  
من الجهد والوقت والبحث والمطالعة ما يستحقه ، وفقه الله وزاده من البر  
والتفوى ، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .

إبراهيم الحمد الجطيلي

جامعة تحفيظ القرآن الكريم / عنزة

١٤١٢/٢/١٦



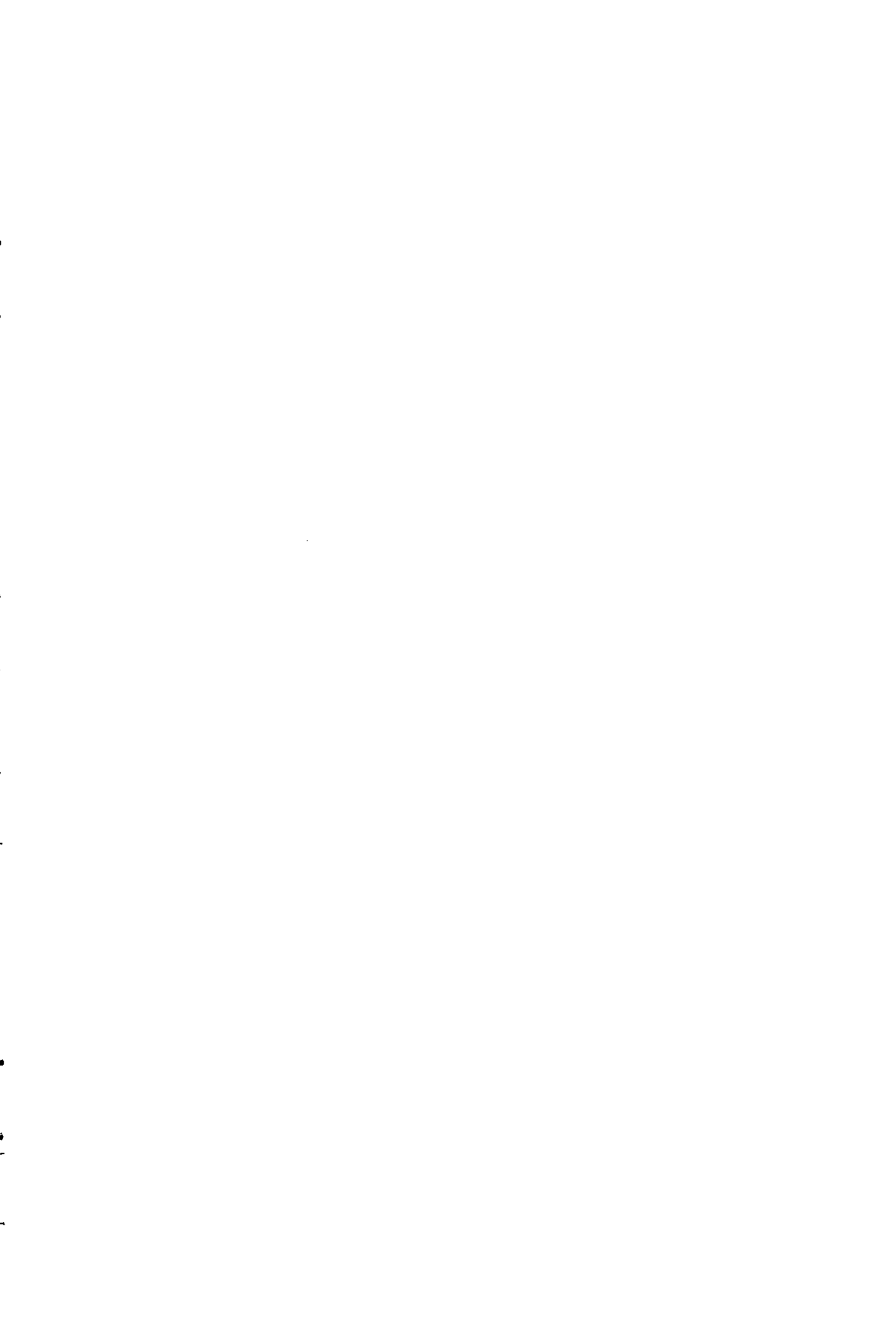
بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله والصلوة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

أما بعد : فعندما كنت أقرأ كتاب التقريب لفقه ابن القيم الجوزية ، رحمة الله ، للعلامة الشيخ بكر بن عبدالله أبو زيد ، حفظه الله ، رأيت في آخر الكتاب (١) مبحث الفروق لابن القيم ، رحمة الله ، التي ذكرها منتشرة في كتبه ، وقد أشار الشيخ بكر أبو زيد إلى مواضعها في كتب ابن القيم واستحب بعد أن ذكر الفروق أن يجمعها أحد طلبة العلم ، فعند ذلك استعنت بالله وجمعتها . وأسأل الله تعالى أن ينفعني الله بها وعموم المسلمين آمين .

يوسف الصالح

(١) الجزء الأول ص ٢٩٥ .



## فائدة عظيمة

أفضل ما اكتسبته النفوس ، وحصلته القلوب ، ونال بعد العبد الرفعة في الدنيا والآخرة ، هو العلم والإيمان ، ولهذا قرن بينهما سبحانه في قوله : «وقال الذين أوتوا العلم والإيمان لقد لبثتم في كتاب الله إلى يوم البعث» وقوله : «يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات» وهؤلاء هم خلاصة الوجود ولهم ، والمؤهلون للمراتب العالية ، ولكن أكثر الناس غالطون في حقيقة مسمى العلم والإيمان للذين بهما السعادة والرفعة ، وفي حقيقتهما . حتى أن كل طائفة تظن أن ما معها من العلم والإيمان هو هذا الذي به تُنال السعادة ، وليس كذلك بل أكثرهم ليس معهم إيمان ينجي ولا علم يرفع ، بل قد سدوا على نفوسهم طرق العلم والإيمان اللذين جاء بهما الرسول ﷺ ودعا إليهما الأمة ، وكان عليهما هو وأصحابه من بعده وتابعوهم على منهاجهم وآثارهم .

فكل طائفة اعتقدت أن العلم ما معها وفرحت به «فقطعوا أمرهم بينهم زبرا كل حزب بما لديهم فردون» وأكثر ما عندهم كلام وآراء وخرص ، والعلم وراء الكلام كما قال حماد بن زيد : قلت لأبيه : العلم اليوم أكثر أو فيما تقدم ؟ ، فقال : الكلام اليوم أكثر والعلم فيما تقدم أكثر !

ففرق هذا الراسخ بين العلم والكلام . فالكتب كثيرة جداً والكلام والجدال والمقدرات الذهنية كثيرة ، والعلم بمعزل عن أكثرها ، وهو ما جاء به الرسول ﷺ عن الله سبحانه ، قال تعالى : «فمن حاجك فيه من بعد ماجاءك من العلم» وقال :

﴿ولئن اتبعت أهوائهم بعد الذي جاءك من العلم﴾ وقال في القرآن : ﴿أنزله بعلمه﴾  
أي وفيه علمه .

ولما بَعْدَ الْعَهْدِ بِهَذَا الْعِلْمِ أَلَّا أَمْرُ بَكْثِيرٍ مِّنَ النَّاسِ إِلَى أَنْ اتَّخِذُوا هَوَاجِسَ  
الْأَفْكَارِ وَسَوَانِحَ الْخَوَاطِرِ وَالآرَاءِ عِلْمًا، وَوَضَعُوا فِيهَا الْكِتَبَ، وَأَنْفَقُوا فِيهَا  
الْأَنْفَاسَ، فَضَيَّعُوا فِيهَا الزَّمَانَ، وَمَلَأُوا بِهَا الصَّفَحَ مَدَادًا، وَالْقُلُوبَ سُوَادًا،  
حَتَّى صَرَّحَ كَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ مِنْهُمْ أَنَّهُ لَيْسَ فِي الْقُرْآنِ وَالسُّنْنَةِ عِلْمٌ، وَأَنَّ أَدْلِتَهُمَا  
لَفْظِيَّةً لَا تَفِيدُ يَقِينًا وَلَا عِلْمًا . وَصَرَخَ الشَّيْطَانُ بِهَذِهِ الْكَلْمَةِ فِيهِمْ، وَأَذَنَ بِهَا بَيْنَ  
أَظْهَرِهِمْ، حَتَّى أَسْمَعَهَا دَانِيهِمْ لِقَاصِيَّهُمْ، فَانْسَلَخَتْ بِهَا الْقُلُوبُ مِنَ الْعِلْمِ وَالْإِيمَانِ  
كَانْسَلَاخُ الْحَيَّةِ مِنْ قَشْرِهَا، وَالْتَّوْبُ عَنْ لَابْسِهِ .

قال الإمام العلام شمس الدين ابن القيم : ولقد أخبرني بعض أصحابنا عن  
بعض أتباع أتباع هؤلاء أنه رأه يشتغل في بعض كتبهم ولم يحفظ القرآن ، فقال له  
: لو حفظت القرآن أولاً كان أولى ، فقال : وهل في القرآن علم !

قال ابن القيم : وقال لي بعض أئمة هؤلاء : إنما نسمع الحديث لأجل البركة لا  
لنستفيد منه العلم ، لأن غيرنا قد كفانا هذه المؤنة فعمدتنا على ما فهموه وقرروه ،  
ولاشك أن من كان هذا مبلغه من العلم فهو كما قال الفائق :

**نَزَّلْتُ بِمَكَّةَ فِي قَبَائِلِ هَاصِمٍ وَنَزَّلْتُ بِالْبَطْحَاءِ أَبْعَدَ مَنْزَلٍ**

قال : وقال لي شيخنا مرة في وصف هؤلاء :

إنهم طافوا على أرباب المذاهب ففازوا بأحسن المطالب ، ويكفيك دليلاً على أن  
هذا الذي عندهم ليس من عند الله ، ماترى فيه من التناقض والاختلاف ومصادمة  
بعضه لبعض ، قال تعالى : ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ لَوْجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا﴾  
وهذا يدل على أن ما كان من عنده سبحانه لا يختلف ، وأن ما اختلف وتناقض

فليس من عنده، وكيف تكون الآراء والخيالات وسوائل الأفكار ديناً يدان به ويُحكم به على الله ورسوله، سبحانك هذا بهتان عظيم.

وقد كان علم الصحابة الذي يتذكرون فيه غير علوم هؤلاء المختلفين الخراسين كما حكى الحاكم في ترجمة أبي عبد الله البخاري، قال: كان أصحاب رسول الله ﷺ إذا اجتمعوا إنما يتذكرون كتاب ربهم وسنة نبيهم، ليس بينهم رأي ولا قياس. ولقد أحسن القائل:

الْعِلْمُ قَالَ اللَّهُ قَالَ رَسُولُهُ  
مَا الْعِلْمُ نَصْبُكُ لِلْخِلَافِ سَفَاهَةُ  
كَلَّا، وَلَا جَحْدَ الصِّفَاتِ وَنَفِيَهَا

قَالَ الصَّحَابَةُ، لَيْسَ بِالْتَّمْوِيهِ  
بَيْنَ الرَّسُولِ وَبَيْنَ رَأْيِ فَقِيهٍ  
حَذَرَا مِنَ التَّمْثِيلِ وَالشَّنِيءِ



## فصل

وأما الإيمان فأكثر الناس، أو كُلُّهم، يدعونه «وما أكثر الناس ولو حرصت بمؤمنين». وأكثر المؤمنين إنما عندهم إيمان مجمل، وأما الإيمان المفصل بما جاء به الرسول ﷺ معرفة وعلمًا وإقرارًا ومحبة ومعرفة بضده وكراهيته، فهذا إيمان خواص الأمة وخاصة الرسول، وهو إيمان الصديق وحزبه.

وكثر من الناس حظهم من الإيمان بالإقرار بوجود الصانع، وأنه وحده هو الذي خلق السموات والأرض وما بينهما، وهذا لم يكن ينكره عباد الأصنام من قريش ونحوهم.

وآخرون بالإيمان عندهم هو التكلم بالشهادتين، سواء كان معه عمل أو لم

يكن ، وسواء وافق تصديق القلب أو خالقه .

وآخرون عندهم الإيمان مجرّد تصديق القلب بأن الله سبحانه خالق السموات والأرض وأن محمداً عبده ورسوله وإن لم يُقرُّ بلسانه ولم يَعْمَلْ شيئاً ، بل ولو سبَّ الله ورسوله وأتى بكل عظيمة ، وهو يعتقد وحدانية الله ونبوة رسوله فهو مؤمن .

وآخرون عندهم الإيمان هو جَهْدُ صفاتِ الرب تعالى من علوٌ على عرشه وتَكْلِيمَه بكلماته وكتبه وسمعه وبصره ومشيئته وقدرته وإرادته وحبّه وبغضه ، وغير ذلك مما وصف به نفسه ، ووصفه به رسوله . فالإيمان عندهم إنكار حقائق ذلك كله وجَهْدُه والوقوفُ مع ما تقتضيه آراء المتهوكيين وأفكار المخرصين الذين يرددُ بعضُهم على بعض وينقضُّ بعضُهم قولَ بعض ، الذين هم كما قال عمر بن الخطاب والإمام أحمد :

مختلفون في الكتاب ، مخالفون للكتاب ، متفقون على مفارقة الكتاب .

وآخرون عندهم الإيمان عبادة الله بحكم أذواقهم ومواجidehem وما تهواه نفوسهم من غير تقييد بما جاء به الرسول .

وآخرون الإيمان عندهم ما وجدوا عليه آباءهم وأسلافهم بحكم الاتفاق كائناً ما كان ، بل إيمانهم مبني على مقدمتين ، إحداهما: أن هذا قول أسلافنا وآبائنا . والثانية: أن ما قالوه فهو الحق .

وآخرون عندهم الإيمان مكارم الأخلاق وحسن المعاملة وطلقة الوجه وإحسان الظن بكل أحد وتخلية الناس وغفلاتهم .

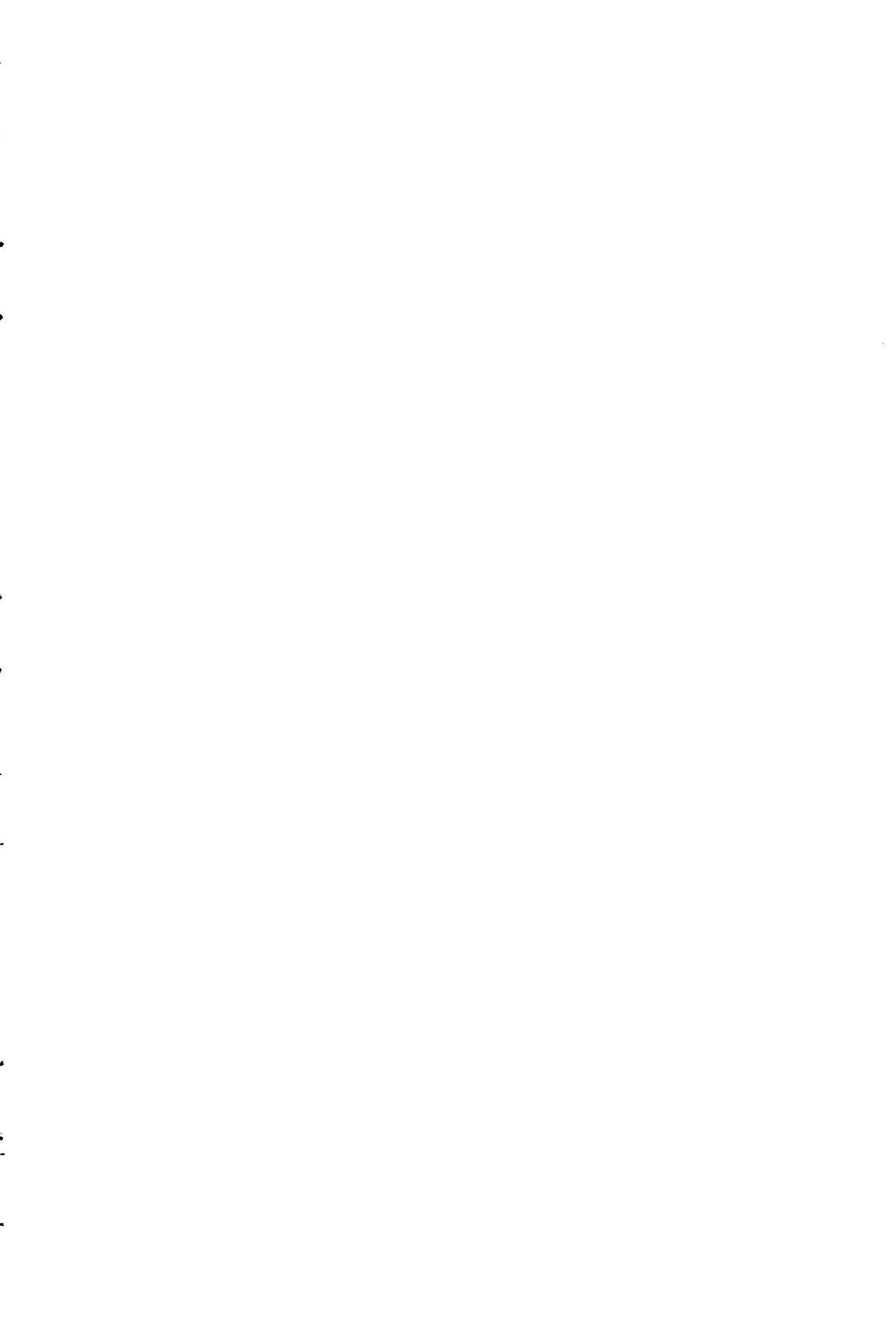
وآخرون عندهم الإيمان التجُّرد من الدنيا وعلاقتها وتفريغ القلب منها والزهد فيها . فإذا رأوا رجلاً هكذا جعلوه من سادات أهل الإيمان ، وإن كان منسلحاً من

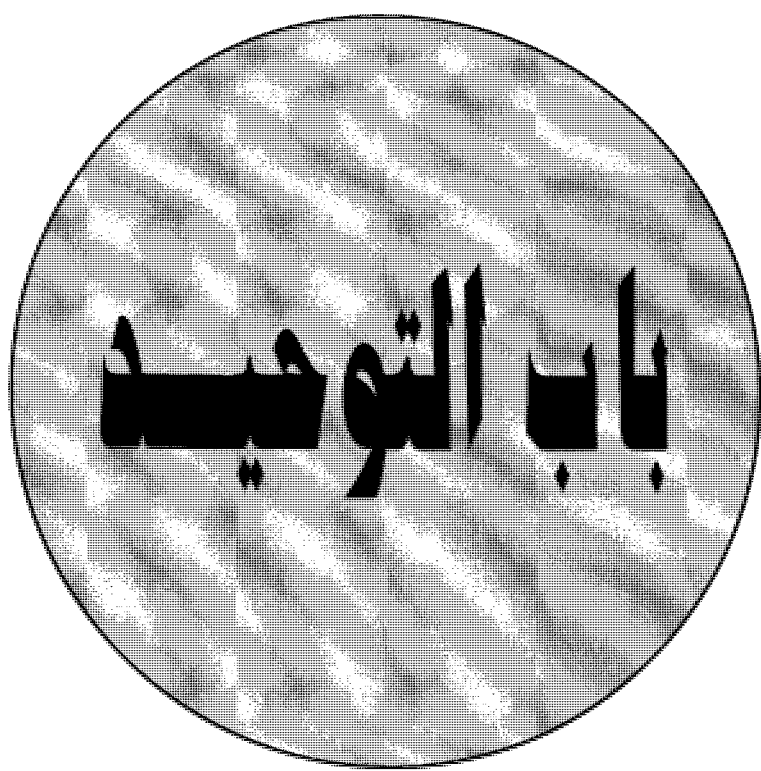
الإيمان علمًا وعملًا. وأعلى من هؤلاء من جعل الإيمان هو مجرد العلم وإن لم يقارنه عمل.

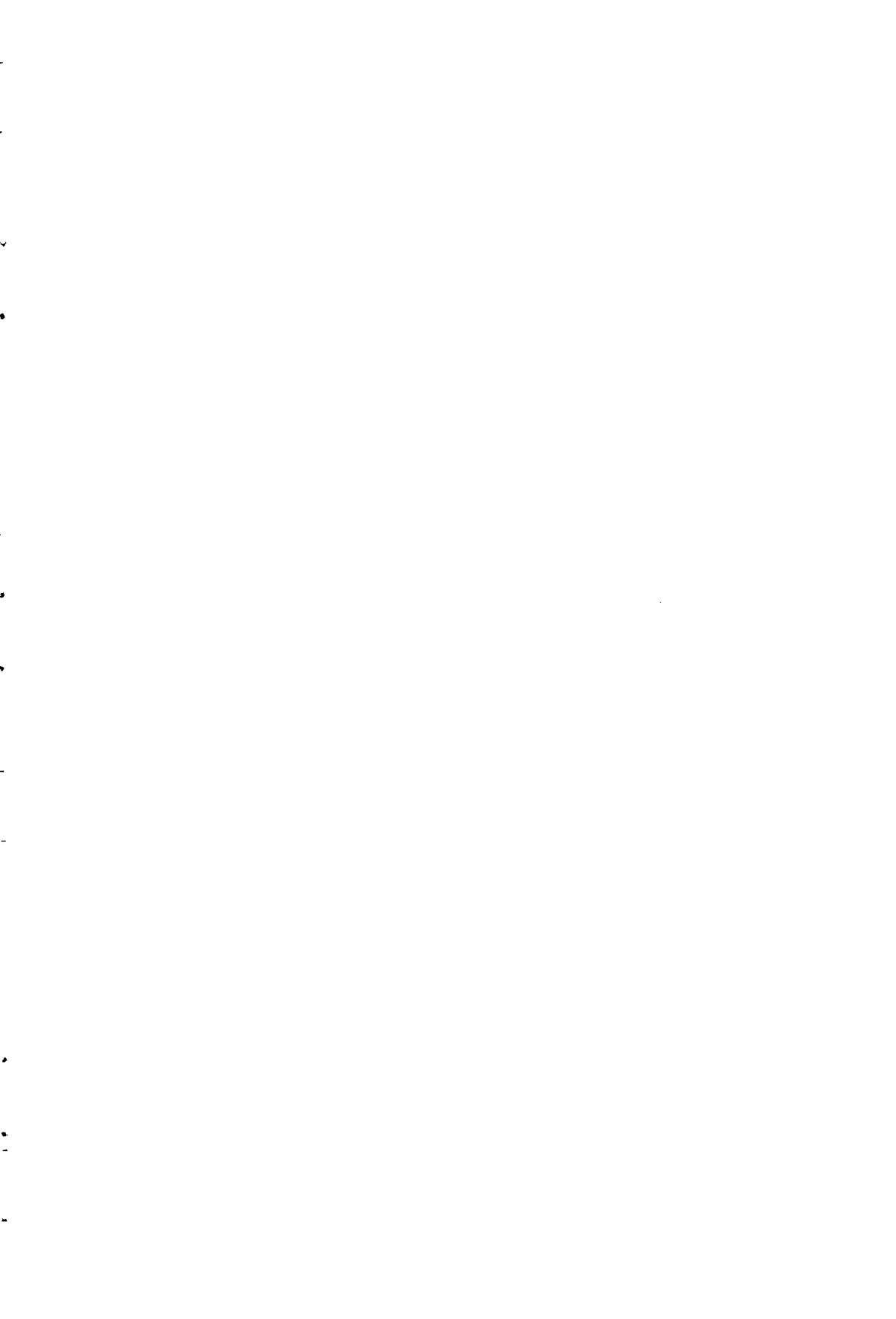
وكل هؤلاء لم يعرفوا حقيقة الإيمان ولا قاموا به ولا قام بهم، وهم أنواع: منهم من جعل الإيمان ما يضاد الإيمان، ومنهم من جعل الإيمان ما لا يعتبر في الإيمان، ومنهم من جعله ما هو شرط فيه ولا يكفي في حصوله، ومنهم من اشترط في ثبوته ما ينافقه ويضاده، ومنهم من اشترط فيه ما ليس منه بوجه.

والإيمان وراء ذلك كله، وهو حقيقة مركبة من معرفة ما جاء به الرسول ﷺ، والتصديق به عقدياً، والإقرار به نطقاً، والانقياد له محبةً وخصوصاً، والعمل به باطنًا وظاهرًا، وتنفيذة والدعوة إليه بحسب الإمكان. وكماله في الحب في الله والبغض في الله، والعطاء لله والمنع لله، وأن يكون الله وحده إلهه ومعبوده. والطريق إليه تجريد متابعة رسوله ظاهراً وباطناً، وتعميض عين القلب عن الالتفات إلى سوى الله ورسوله ﷺ، وبالله التوفيق.

من كتاب الفوائد لابن القيم ص ١٩١







قال ابن القيم رحمة الله بهـ كلام سابق (١) :

وهذا باب من الفروق مطول ولعل إن ساعد القدر أن نفرد فيه كتاباً كبيراً وإنما نبهنا بما ذكرنا (٢) على أصوله واللبيب يكتفى ببعض ذلك ، والدين كله فرق وكتاب الله فرقان و محمد صلى الله عليه وآلـه وسلم فرق بين الناس ومن اتقى الله جعل له فرقاناً «يـأـيـهـ الـذـيـنـ آـمـنـواـ إـنـ تـتـقـواـ اللـهـ يـجـعـلـ لـكـمـ فـرـقـانـاـ» وسمى يوم بدر يوم الفرقان لأنـه فرق بين أولـيـاءـ اللـهـ وـأـعـدـائـهـ فالـهـىـ كـلـهـ فـرـقـانـ ،ـ وـالـضـلـالـ أـصـلـهـ الجمع كما جمع المشركون بين عبادة الله وعبادة الأوثان ، وبين ما يحبه ويرضاه وبين ماقدروه وقضاءـهـ فـجـعـلـواـ الـأـمـرـ وـاحـدـ وـاسـتـدـلـواـ بـقـضـائـهـ وـقـدـرـهـ عـلـىـ صـحـبـتـهـ وـرـضـاهـ ،ـ وـجـمـعـواـ بـيـنـ الـرـبـاـ وـالـبـيـعـ فـقـالـواـ «إـنـمـاـ بـيـعـ مـثـلـ الـرـبـاـ»ـ وـجـمـعـواـ بـيـنـ المـذـكـىـ وـالـمـلـيـةـ ،ـ وـقـالـواـ :ـ كـيـفـ نـأـكـلـ مـاـقـتـلـنـاـ وـلـاـنـأـكـلـ مـاـقـتـلـ اللـهــ ،ـ وـجـمـعـ الـمـسـلـخـونـ عـنـ الشـرـائـعـ بـيـنـ الـحـلـالـ وـالـحـرـامـ فـقـالـواـ :ـ هـذـهـ الـمـرـأـةـ خـلـقـهـ اللـهـ وـهـذـهـ خـلـقـهـاـ وـهـذـاـ الـحـيـوـانـ خـلـقـهـ وـهـذـاـ خـلـقـهـ فـكـيـفـ يـحـلـ هـذـاـ وـيـحـرـمـ هـذـاـ؟ـ ،ـ وـجـمـعـواـ بـيـنـ أـولـيـاءـ الـرـحـمـنـ وـأـولـيـاءـ الشـيـطـانـ ،ـ وـجـاءـتـ طـائـفـةـ الـاتـحـادـيـةـ فـطـمـواـ الـوـادـيـ عـلـىـ الـقـرـىـ وـجـمـعـواـ الـكـلـ فـيـ ذـاتـ وـاحـدـةـ وـقـالـواـ هـيـ اللـهـ الـذـيـ لـاـ إـلـهـ إـلـاـ هـوـ ،ـ وـقـالـ صـاحـبـ فـصـوـصـهـمـ (٣)ـ وـوـاضـعـ نـصـوـصـهـمـ ،ـ وـاعـلـمـ انـ الـأـمـرـ قـرـآنـاـ لـاـ فـرـقـانـاـ :

ما الأـمـرـ إـلـاـنـقـ وـاحـدـ  
ما فـيـهـ مـدـحـ وـلـاـ ذـمـ  
وـإـنـمـاـ الـعـادـةـ قـدـ خـصـصـتـ  
وـالـطـبـعـ وـالـشـارـعـ بـالـحـكـمـ

(١) الروح ص ٣٥٨ - ٣٥٩.

(٢) ذـكـرـ قـبـلـ هـذـاـ فـرـوـقـ كـثـيـرـةـ وـهـيـ فـيـ السـلـوكـ.

(٣) ابن عـربـيـ صـاحـبـ وـحدـةـ الـوـجـودـ.

والمقصود أن أرباب البصائر هم أصحاب الفرقان فأعم الناس فرقانا بين المشبهات أعظم الناس بصيرة . والتشابه يقع في الأقوال والأعمال والأحوال والأموال والرجال ، وإنما أتى كل أكثر أهل العلم من المشبهات في ذلك كله ولا يحصل الفرقان إلا بنور يقذفه الله في قلب من يشاء من عباده يرى في ضوئه حقائق الأمور ويعيّز بين حقها وباطلها وصحيحها وسقيمها «ومن لم يجعل الله له نورا فما له من نور»<sup>(١)</sup> ولا تستطع هذا الفصل فعله من أنفع فصول الكتاب<sup>(٢)</sup> وال الحاجة إليه شديدة فإن رزقك الله فيه بصيرة خرجت منه إلى فرقان أعظم منه وهو الفرق بين توحيد المرسلين وتوحيد المعطلين والفرق بين تنزيه الرسل وتنزيه أهل التعطيل ، والفرق بين ثباتات الصفات والعلو والتكلم والتکليم حقيقة وبين التشبيه والتشبيه ، والفرق بين تجريد التوحيد العملي الإرادي وبين هضم أرباب المراتب مراتبهم التي نزلهم الله إليها ، والفرق بين تجريد متابعة المعصوم وبين إهادار أقوال العلماء وإلئائها وعدم الالتفات إليها ، والفرق بين تقليد العالم وبين الاستضاءة بنور علمه والاستعانة بفهمه والفرق بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان ، والفرق بين الحال الإيماني الراحماني والحال الشيطاني . الكفري والحال النفسي ، والفرق بين الحكم المنزل الواجب الاتباع على كل واحد والحكم المؤول الذي نهايته أن يكون جائز الاتباع عند الضرورة ولا درك<sup>(٢)</sup> على مخالفه .

### الفرق بين توحيد المرسلين وتوحيد المعطلين :

ونحن نختم الكتاب بإشارة لطيفة إلى الفرق بين هذه الأمور إذ كل فرق منها يستدعي بسطه كتابا كبيرا ، فالفرق بين توحيد المرسلين وتوحيد المعطلين أن توحيد

(١) كتاب الروح

(٢) أي حرج .

الرسل إثبات صفات الكمال لله على وجه التفصيل وعبادته وحده لا شريك له فلا يجعل له ندًا في قصد ولا حب ولا خوف ولا رجاء ولا لفظ ولا حلف ولا ذر بل يرفع العبد الانداد له من قلبه وقصده ولسانه، وعبادته كما أنها معدومة في نفس الأمر لا وجود لها البتة فلا يجعل لها وجودا في قلبه ولا لسانه. وأما توحيد المعطلين فنفي حقائق أسمائه وصفاته وتعطيلها ومن أمكنه منهم تعطيلها من لسانه عطلها فلا يذكرها ولا يذكر آية تتضمنها ولا حديث يصرح بشيء منها؛ ومن لم يمكنه تعطيل ذكرها سطا عليها بالتحريف ونفي حقيقتها، وجعلها اسمًا فاعلاً معنى له أو معناه من جنس الألغاز والأحاجي على أن من طرد تعطيله منهم علم أنه يلزم في ما حرف إليه النص من المعنى نظير ما فر منه سواء فإن لزمه تمثيل أو تشبيه أو حدوث في الحقيقة لزم في المعنى الذي حصل عليه النص وإن لا يلزم في هذا فهو أولى أن لا يلزم في الحقيقة فلما علم هذا لم يمكنه إلا تعطيل الجميع فهذا طرد لأصل التعطيل والفرق أقرب منه ولكن منافق يتحكم بالباطل حيث أثبت الله بعض ما أثبتته لنفسه ونفي عنه البعض الآخر واللازم الباطل فيهما واحد واللازم الحق لا يفرق بينهما. والمقصود أنهم سموا هذا التعطيل توحيداً، وإنما هو إلحاد في أسماء الله تعالى وصفاته وتعطيل لحقائقها. (الروح ص ٣٨٦)

### الفرق بين تبجيشه للرسل وتنزيهه المطلة :

أن الرسل نزهوه سبحانه عن الناقص والعيوب التي نزه نفسه عنها وهي المنافاة لكماله وكمال ربوبيته وعظمته كالسُّنة والنُّوم والغفلة والموت واللغوب<sup>(١)</sup> والظلم وإرادته والتسمي به والشريك والصاحبة والظهير<sup>(٢)</sup> والولد والشفيع بدون إذنه، وأن يترك عباده سدى هملاً، وأن يكون خلقهم عبئاً، وأن يكون خلق السموات والأرض وما بينهما باطلًا لثواب ولا عقاب ولا أمر ولا نهي، وأن يسوى بين أوليائه وأعدائه وبين الأبرار والفجار وبين الكفار والمؤمنين، وأن يكون في ملکه ما لا يشاء، وأن يحتاج إلى غيره بوجه من الوجوه وأن يكون

(١) التعب.

(٢) المعنى.

لغيره معه من الأمر شيء وأن يفرض له غفلة أو سهو أو نسيان وأن يخلف وعده أو تبدل كلماته أو يضاف إليه الشر اسمًا أو صفةً أو فعلًا بل أسماؤه كلها حسني وصفاته كلها كمال، وأفعاله كلها خير وحكمة: فهذا تنزيه الرسل لربهم.

وأما المطلون فنزوهوه عما وصف به نفسه من الكمال فنزوهوه عن أن يتكلم أو يكلم أحدًا، ونزوهوه عن استوائه على العرش وأن ترفع إليه الأيدي، وأن يصعد إليه الكلم الطيب، وأن ينزل من عنده شيء أو ترعرع إليه الملائكة والروح، وأن يكون فوق عباده وفوق جميع مخلوقاته عالياً، ونزوهوه أن يقبض السموات بيده والأرض بيده الأخرى وأن يمسك السموات على إصبع والأرض على أصبع، والشجر على إصبع، ونزوهوه أن يكون له وجه يراه المؤمنون بأوصارهم في الجنة وأن يكلمهم ويسلم عليهم ويتجلى لهم ضاحكاً، وأن ينزل كل ليلة إلى السماء الدنيا فيقول من يستغرنى فأغفر له من يسألني فأعطيه فلا نزول عندهم ولا قول، ونزوهوه أن يفعل شيئاً لشيء بل أفعاله لا لحكمة ولا لغرض مقصود. ونزوهوه أن يكون تام المشيئة نافذ الإرادة بل يشاء الشيء ويشاء عباده خلافة فيكون ما شاء العبد دون ما شاء رب، ولا يشاء الشيء فيكون ما لا يشاء ويشاء ما لا يكون. وسموا هذا عدلاً كما سموا ذلك التنزيه توحيداً ونزوهوه عن أن يُحب أو يُحب ونزوهوه عن الرأفة والرحمة والغضب والرضا ونزوته آخرؤن عن السمع والبصر، وأخرؤن عن العلم، ونزوته آخرؤن عن الوجود فقالوا الذي فر إليه هؤلاء المنزهون من التشبيه والتمثيل يلزم منا في الوجود فيجب علينا أن نزوته عنه. فهذا تنزيه الملحدين والأول تنزيه المرسلين. (الروح ص ٣٨٧)

### الفرق بين الثبات حفائق الأسماء والصفات وبين التشبيه والتمثيل :

مقالة الإمام أحمد ومن وافقه من أئمة المهدى أن التشبيه والتمثيل أن تقول

يد<sup>(١)</sup> كيدي أو سمع كسمعي أو بصر كبصري.

(١) أي يد الله تعالى . سمعه وبصره.

وأما إذا قلت سمع وبصر ويد وجه واستواء لا يماثل شيئاً من صفات المخلوقين بل بين الصفة والصفة من الفرق كما بين الموصوف والموصوف فأي تمثيل هنا وأي تشبيه لو لا تلبيس المحدثين فمدار الحق الذي اتفقت عليه الرسل أن يوصف الله بما وصف به نفسه وبما وصف به رسوله من غير تحريف ولا تعطيل ومن غير تشبيه ولا تمثيل، إثبات الصفات ونفي مشابهة المخلوقات فمن شبه الله بخلقه فقد كفر، ومن جحد حقائق ما وصف الله به نفسه فقد كفر، ومن أثبت له حقائق الأسماء والصفات ونفي عنه مشابهة المخلوقات فقد هدى إلى صراط مستقيم. (الروح ص ٣٨٨)

### الفرق بين تجريط التوحيد وبين هضم أدباب المراتب :

أن تجريد التوحيد أن لا يعطي المخلوق شيئاً من حق الخالق وخصائصه فلا يعبد ولا يصلى له، ولا يسجد ولا يحلف باسمه، ولا ينذر له ولا يتوكى عليه، ولا يؤله ولا يقسم به على الله، ولا يعبد ليقرب إلى الله زلفى ولا يساوى برب العالمين في قول القائل ما شاء الله، وشئت، وهذا منك ومن الله، وأنا بالله وبك وأنا متوكل على الله وعليك، والله لي في السماء وأنت في الأرض، وهذا من صدقاتك وصدقات الله وأنا تائب إلى الله وعليك، وأنا في حسب الله وحسبك، فيسجد للمخلوق كما يسجد المشركون لشيوخهم، ويحلق رأسه له، ويحلف باسمه، وينذر له، ويسجد لقبره بعد موته، ويستغفِّيَّ به في حوائجه ومهمااته ويرضيه بسخط الله، ويقترب إليه أعظم مما يتقرب إلى الله، ويحبه ويحافظه أو يواسيه فإذا هضم المخلوق خصائص الربوبية وأنزله منزلاً العبد المحسن الذي لا يملك لنفسه فضلاً عن غيره ضرراً ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً ألم يكن هذا تقصاً له وحططاً من مرتبته ولو رغم المشركون وقد صح عن سيد ولد آدم صلوات الله وسلامه عليه أنه قال: لا تطروني كما أطربت النصارى ابن مريم فإنما أنا عبدالله

رسوله . وقال : أَيُّهَا النَّاسُ مَا أَحَبُّ أَنْ تَرْفَعُنِي فَوْقَ مَنْزِلَتِي ، وَقَالَ لَا تَتَخَذُوا قَبْرِي عِيدًا ، وَقَالَ اللَّهُمَّ لَا تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَنًا يَعْدُ ، وَقَالَ لَا تَقُولُوا مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَاءَ مُحَمَّدٌ ، وَقَالَ لِرَجُلٍ مَا شَاءَ وَشَتَّى فَقَالَ : أَجْعَلْتَنِي لِلَّهِ نَدًا؟ .

وَقَالَ لِرَجُلٍ أَذْنَبَ : اللَّهُمَّ إِنِّي أَتُوبُ إِلَيْكَ وَلَا أَتُوبُ إِلَى مُحَمَّدٍ ، فَقَالَ : عَرَفْتَ الْحَقَّ لِأَهْلِهِ ، وَقَدْ قَالَ تَعَالَى : «لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ» وَقَالَ : «قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ» وَقَالَ : «قُلْ لَا أَمْلَكُ لِنَفْسِي ضَرًا وَلَا نَفْعًا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ» وَقَالَ : «قُلْ إِنِّي لَا أَمْلَكُ لَكُمْ ضَرًا وَلَا رَشْدًا : قُلْ إِنِّي لَنْ يَجِيرَنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدٌ وَلَنْ أَجِدَ مِنْ دُونِهِ مُلْتَحِدًا» أَيْ لَنْ أَجِدَ مِنْ دُونِهِ مِنْ أَنْجَى إِلَيْهِ وَأَعْنَمَ عَلَيْهِ وَقَالَ لِابْنِهِ فَاطِمَةَ وَعُمَّهِ الْعَبَّاسَ وَعُمَّتِهِ صَفِيَّةَ : لَا أَمْلَكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا . وَفِي لُفْظِ فِي الصَّحِيفَةِ لَا أَغْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا ، فَعَظِمَ ذَلِكُ عَلَى الْمُشْرِكِينَ بِشَيْوَخِهِمْ وَآلِهِتِهِمْ وَأَبْوَاذَلِكَ كُلَّهُ وَادْعُوا لِشَيْوَخِهِمْ وَمَعْبُودِهِمْ خَلَفَ هَذَا كُلَّهُ وَزَعَمُوا أَنَّ مِنْ سُلْبِهِمْ ذَلِكَ قَدْ هَضَمُهُمْ مَرَاتِبُهُمْ وَتَنَقَّصُهُمْ ، وَقَدْ هَضَمُوا جَانِبَ الْأَلْوَهِيَّةِ غَایَةَ الْهَضْمِ وَتَنَقَّصُهُ فَلَهُمْ نَصِيبٌ وَافِرٌ مِنْ قَوْلِهِ تَعَالَى «وَإِذَا ذَكَرَ اللَّهُ وَحْدَهُ اشْمَأَرَتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ وَإِذَا ذَكَرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ» . (الرُّوحُ ص ٣٩٠) .

### الفرق بين تجريد المتابعة والهداية وإهداه أقوال العلماء والفائزات:

إن تجريد المتابعة أن لا تقدم على ما جاء به قول أحد ولا رأيه كائناً من كان بل تنظر في صحة الحديث . أولاً : فإذا صرحت لك نظرت في معناه .

ثانياً : فإذا تبين لك لم تعدل عنه ولو خالفك من بين الشرق والغرب ومعاذ الله أن تتفق الأمة على مخالفة ما جاء به نبيها بل لا بد أن يكون في الأمة من قال به ولو لم تعلم فلا تجعل جهلك بالقائل به حجة على الله ورسوله بل اذهب إلى النص ولا تضعف ، واعلم أنه قد قال به قائل قطعاً ، ولكن لم يصل إليك ، هذا مع

حفظ مراتب العلماء وموالاتهم وأماكنهم واجتهادهم في حفظ الدين وضبطه فهم دائرون بين الأجر والأجرين والمغفرة ولكن لا يوجب هذا إهار النصوص وتقديم قول الواحد منهم عليها لشبيهة أنه أعلم بها منك . فإن كان كذلك فمن ذهب إلى النص أعلم به منك فهلا وافته إن كنت صادقاً فمن عرض أقوال العلماء على النصوص وزنها بها وخالف منها ما خالف النص لم يهدر أقوالهم ولم يهضم جانبهم بل اقتدى بهم فإنهم كلهم أمرموا بذلك فمتبوعهم حقاً من امتنل ما أوصوا به لا من خالفهم في القول الذي جاء النص فخلافهم أسهل من مخالفتهم في القاعدة الكلية التي أمروا ودعوا إليها من تقديم النص على أقوالهم .

ومن هنا يتبيّن الفرق بين تقليد العالم في كل ماقال ، وبين الاستعانة بفهمه والاستضاءة بنور علمه ، فالأول يأخذ قوله من غير نظر فيه ولا طلب لدليله من الكتاب والسنة بل يجعل ذلك كما الحبل الذي يلقىه في عنقه يقلده به ولذلك سمي تقليداً بخلاف من استعان بفهمه واستضاء بنور علمه في الوصوّل إلى الرسول صلوات الله وسلامه عليه فإنه يجعلهم بمنزلة الدليل الأول فإذا وصل إليه استغنى بذلك عن الاستدلال بغيره فمن استدل بالنجم على القبلة فإنه إذا شاهدها لم يبق لاستدلاله بالنجم معنى . قال الشافعى أجمع الناس على أن من استبانت له سنة رسول الله ، صلى الله عليه وآله وسلم ، لم يكن له أن يدعها لقول أحد (الروح ص ٣٩١) .

### الفرق بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان :

إن أولياء الرحمن «لا خوف عليهم ولا هم يحزنون» هم «الذين آمنوا و كانوا يتقوون» وهم المذكورون في أول سورة البقرة إلى قوله «هم المفلحون» وفي وسطها في قوله «ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر» إلى قوله «أولئك الذين صدقوا وأولئك هم المتفقون» وفي أول الأنفال إلى قوله «لهم درجات عند ربهم

ومغفرة ورزق كريم» وفي سورة المؤمنين إلى قوله «هم فيها خالدون» وفي آخر سورة الفرقان ، وفي قوله «إن المسلمين والسلمات» إلى آخر الآية وفي قوله «ألا إن أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون الذين آمنوا و كانوا يتقوون» وفي قوله «ومن يطع الله ورسوله ويخشى الله ويتقه فأولئك هم الفائزون» وفي قوله «إلا المصلين الذين هم على صلاتهم دائمون» إلى قوله (في جنات مكرمون ) وفي قوله «النائدون العابدون الحامدون» إلى آخر الآية.

فأولياء الرحمن هم المخلصون لربهم المحمون لرسوله في الحلال والحرام الذين يخالفون غيره لسته ولا يخالفون سنته لغيرها ، فلا ينتدعون ولا يدعون إلى بدعه ولا يتحيزون إلى فئة غير الله ورسوله وأصحابه ولا يتخذون دينهم لهوا ولعباً ، ولا يستحبون سماع الشيطان على سماع القرآن ولا يؤثرون صحبة القنان على مرضات الرحمن ولا المعاذف والأغاني على السبع المثاني :

|                         |                        |
|-------------------------|------------------------|
| برئنا إلى الله من عشر   | بهم مرض مورد للضنا     |
| وكم قلت يا قوم أنتم على | شفا جرف من سماع الغنا  |
| فلما استهانوا بتتبينا   | تركنا غويًا وما قد جنا |
| وهل يستجيب لداعى الهدى  | غوى أصار الغنا ديدنا   |
| فعشنا على ملة المصطفى   | وماتوا على تاتنا تتنا  |

ولا يشتبه أولياء الرحمن بأولياء الشيطان إلا على فاقد البصيرة والإيمان وأني يكون المعرضون عن كتابه وهدى رسوله وسته المخالفون له إلى غيره أوليائه وقد ضربوا لخالقه جأسا وعدلوا عن هدى نبيه وطريقته «وما كانوا أولياء إن أولياء إلا المتقون ولكن أكثرهم لا يعلمون».

فأولياء الرحمن المتلبسون بما يحبه ولهم الداعون إليه المحاربون من خرج عنه، وأولياء الشيطان المتلبسون بما يحبه ولهم قولهً وعملاً يدعون إليه ويحاربون من نهاهم عنه، فإذا رأيت الرجل السماع الشيطاني ومؤذن الشيطان وإخوان الشياطين ويدعو إلى ما يحبه الشيطان من الشرك والبدع والفحور علمت أنه من أوليائه، فإن اشتبه عليك فاكتشفه في ثلاثة مواطن في صلاته ومحبته للسنة وأهلها ونفرته عنهم ودعوته إلى الله ورسله وتجريد التوحيد والمتابعة وتحكيم السنة فزنه بذلك لا تزنه بحال، ولا خارق ولو مشى على الماء وطار في الهواء.

(الروح ص ٣٩٢)

### الفرق بين الحال الإيماني والحال الشيطاني :

وبهذا يعلم الفرق بين الحال الإيماني والحال الشيطاني فإن الحال الإيماني ثمرة المتابعة للرسول والإخلاص في العمل وتجريد التوحيد ونتيجة منفعة المسلمين في دينهم ودنياهم، وهو إنما يصح في الاستقامة على السنة والوقوف مع الأمر والنهي.

والحال الشيطاني نسبته إما شرك أو فجور وهو ينشأ من قرب الشياطين والاتصال بهم و مشابهتهم وهذا الحال يكون لعباد الأصنام والصلبان والنيران والشيطان فإن صاحبه لما عبد الشيطان خل علية حالاً يصطاد به ضعفاء العقول والإيمان ولا إله إلا الله كم هلك بهؤلاء من الخلق : «ليردوهم وليلبسوا عليهم دينهم ولو شاء الله ما فعلوه» فكل حال خرج صاحبه عن حكم الكتاب وما جاء به الرسول فهو شيطاني كائناً من كان، وقد سمعت بأحوال السحرة وعباد النار وعباد الصليب وكثير من ينتسب إلى الإسلام ظاهراً وهو بريء منه في الباطل له نصيب من هذا الحال بحسب مواليته للشيطان ومعاداته للرحمٰن، وقد يكون الرجل صادقاً ولكن ملبيساً عليه بجهله فيكون حاله شيطانياً مع زهد وعبادة

وإخلاص ، ولكن ليس عليه الأمر لقلة علمه بأمور الشياطين والملائكة وجهمه بحقائق الإيمان ، وقد حكى هؤلاء وهؤلاء من ليس منهم بل هو متشبه صاحب مخابيل ومخاريق ، ووقع الناس في البلاء بسبب عدم التمييز بين هؤلاء وهؤلاء فحسبوا كل سوداء تمرة وكل بيضاء شحمة ، والفرقان أعز ما في العالم وهو نور يقذفه الله في القلب يفرق به بين الحق والباطل ويزن به حقائق الأمور خيرها وشرها وصالحها وفاسدتها فمن عدم الفرقان وقع ، ولا بد في إشراك الشيطان فالله المستعان وعليه التكلان (الروح ص ٣٩٣) .

### الفرق الحكم المنزل الواجب الاتباع والحكم المؤول الثالث غايتها يكون جائز الاتباع :

إن الحكم المنزلي هو الذي أنزله الله على رسول وحكم به بين عباده وهو حكمه الذي لا حكم سواه . وأما الحكم المؤول فهو من أقوال المجتهدين المختلفة التي لا يجب اتباعها ولا يكفر ولا يفسق من خالفها فإن أصحابها لم يقولوا هذا حكم الله ورسوله بل قالوا اجتهدنا برأينا فمن شاء قبله ، ولم يلزموا به الأمة بل قال أبو حنيفة هذا رأيي فمن جائنا بخير منه قبلناه . وكذلك مالك استشاره الرشيد أن يحمل الناس على ما في الموطأ فمنعه من ذلك وقال : قد تفرق أصحاب رسول الله ، صلى الله عليه وآله وسلم ، في البلاد وصار عند كل قوم علم غير ما عند الآخرين .

وهذا الشافعي ينهي أصحابه عن تقلیده ويوصيهم بترك قوله إذا جاء الحديث بخلافه ، وهذا الإمام أحمد ينكر على من كتب فتاواه ودونها ويقول لا تقلدني ولا تقلد فلاناً ولا فلاناً وخذو من حيث أخذوا . ولو علموا ، رضي الله عنهم ، أن أقوالهم يجب اتباعها لحرموا على أصحابهم مخالفتهم ولما ساغ لأصحابهم أن يفتوا بخلافهم في شيء . ولما كان أحدهم يقول القول ثم يفتني بخلافه فيروي عنه في المسألة القولان والثلاثة وأكثر من ذلك فالرأي والاجتهد أحسن أحواله أن يسوغ اتباعه ، والحكم المنزلي لا يحل لسلم أن يخالفه ولا يخرج عنه .

وأما الحكم المبدل وهو الحكم بغير ما أنزل الله فلا يحل تنفيذه به ولا يسوع  
اتباعه وصاحبه بين الكفر والفسق والظلم. (الروح ص ٣٩٤).

### الفرق بين الحب في الله والحب مع الله وهذا من أهم الفروق:

وكل واحد محتاج بل مضطرك إلى الفرق بين هذا وهذا، فالحب في الله هو من  
كمال الإيمان والحب مع الله هو عين الشرك. والفرق بينهما أن الحب في الله  
تابع لحبة الله فإذا تمكنت محبته من قلب العبد أو جبت تلك الحبة أن يحب ما يحبه  
الله فإذا أحب ما أحبه ربه ووليه كان ذلك الحب له وفيه، كما يحب رسليه وأنبياءه  
وملائكته وأولياءه لكونه تعالى يحبهم، ويبغض من يبغضهم لكونه تعالى يبغضهم  
وعلامة هذا الحب والبغض في الله أنه لا ينقلب بغضه لبغض الله حبا لاحسانه  
إليه وخدمته له وقضاء حوائجه، ولا ينقلب حبه لحبيب الله بغضاً إذا وصل إليه  
من جهة ما يكرهه ويؤلمه، أما خطأً وأما عمداً مطيناً لله فيه أو متولاً أو مجتهداً  
أو باعياً نازعاً بائناً، فمن كان حبه وبغضه وفعله وتركه لله فقد استكمل الإيمان  
بحيث إذا أحب أحب لله وإذا بغض أبغض لله، وإذا فعل فعل لله وإذا ترك ترك  
له، وما نقص من أوصافه هذه الأربع نقص من إيمانه ودينه بحسبه. وهذا  
بخلاف الحب مع الله فهو نوع يندرج في أصل التوحيد وهو شرك ونوع  
يُندرج في كمال الإخلاص ولا يخرج من الإسلام.

فالأول : كمحبة المشركين لأوثانهم وأندادهم قال تعالى : «ومن الناس من يتخذ  
من دون الله أنداداً يحبونهم كحب الله»، وهم لا المشركون يحبون أوثانهم  
وأصنامهم وألهتهم مع الله، كما يحبون الله بهذه محبة تأله ومولاه يتبعها الخوف  
والرجاء والعبادة والدعاء وهذه المحبة هي محض الشرك الذي لا يغفره الله، ولا  
يتم الإيمان إلا بمعاداة هذه الأنداد وشدة بغضها وبغض أهلهما ومعادتهم  
ومحاربتهم وبذلك أرسل الله جميع رسليه وأنزل جميع كتبه وخلق النار لأهل هذه

المحبة الشركية وخلق الجنة من حارب أهلها وعاداهم فيه وفي مرضاته فكل من عبد شيئاً من لدن عرضه إلى قرار أرضه فقد اخذ من دون الله إليها وولياً وأشرك به كائناً ذلك المعبود ما كان ولا بد أن يتبرأ منه أحوج مكان إليه.

والنوع الثاني : محبة ما زينه الله للنفوس من النساء والبنين والذهب والفضة والخيل المسومة والأنعام والحرث فيحبها محبة شهوة كمحبة الجائع للطعام والظمآن للماء فهذه المحبة ثلاثة أنواع فإن أحبها لله توصلأً بها إليه واستعاناً على مرضاته أثيب عليها وكانت من قسم الحب لله توصلأً بها إليه ويلتذ بالتمتع بها، وهذا حال أكمل الخلق الذي حبب إليه من الدنيا النساء والطيب وكانت محبته لهما عوناً له على محبة الله وتبلغ رسالته والقيام بأمره، وإن أحبها لموافقة طبعه وهواء وإرادته ولم يؤثرها على ما يحبه الله ويرضاه بل نالها بحكم الميل الطبيعي كانت من قسم المباحثات ولم يعاقب على ذلك ولكن ينقص من كمال محبته لله والمحبة فيه؛ وإن كانت هي مقصوده ومراده وسعيه في تحصيلها والظفر بها وقدّمها على ما يحبه الله ويرضاه منه كان ظالماً لنفسه متبعاً لهواه.

فالأول : محبة السابقين.

والثانية : محبة المقتدين.

والثالثة : محبة الظالمين.

فتأمل هذا الموضوع وما فيه من الجمع والفرق فإنه معرك النفس الأمارة والمطمئنة. والمهدى من هداه الله. (الروح ص ٣٧٧).

### الفرق بين التوكل والهجز

إن التوكل عمل القلب وعبوديته اعتماداً على الله وثقة به وإلتجاء إليه وتغويضاً إليه ورضا بما يقضيه له لعلمه بكتابه سبحانه وحسن اختياره لعبده إذا فوض إليه

مع قيامه بالأسباب المأمور بها واجتهاده في تحصيلها فقد كان رسول الله، صلى الله وأله وسلم، أعظم المتكلمين وكان يلبس لامته ودرعه بل ظاهر يوم أحد بين درعين واختفى في الغار ثلاثةً فكان متوكلاً في السبب لا على السبب.

وأما العجز فهو تعطيل الأمرين أو أحدهما فأما أن يعطى السبب عجزاً منه ويزعم أن ذلك توكل ولعمر الله أنه لعجز وتفريط وأما أن يقوم بالسبب ناظراً إليه معتمداً عليه غافلاً عن السبب معرضًا عنه، وإن خطر بباله لم يثبت معه ذلك الخاطر ولم يعلق قلبه به تعلقاً تاماً بحيث يكون قلبه مع الله وبدنه مع السبب فهذا توكله عجز وعجزه توكل.

وهذا الوضع انقسم فيه الناس طرفين ووسطاً (فأحد الطرفين) عطل الأسباب  
محافظة على التوكل.

والثاني عطل التوكل محافظة على السبب، (والوسط) عليم أن حقيقة التوكل لا يتم إلا بالقيام بالسبب فتوكل على الله في السبب نفسه. وأما من عطل السبب وزعم أنه متوكلاً فهو مغرور ومخدوع متن من عطل النكاح والتسرى وتوكل في حصول الولد، وعطل الحرج والبذور وتوكل في حصول الزرع، وعطل الأكل والشرب وتوكل في حصول الشبع والري، فالتوكل نظير الرجاء. والعجز نظير المني فحقيقة التوكل أن يتخذ العبد ربها وكيلًا له قد فوض إليه كما يخوض الموكل إلى وكيله العالم بكتابته ونهايته ونصحه وأمانته وخبرته وحسن اختياره والرب سبحانه قد أمر عبده بالاحتياط وتوكل له أن يستخرج له من حيلته ما يصلحه فأمره أن يحرث وييذر ويسعى ويطلب رزقه في ضمان ذلك كما قدره سبحانه ودببه واقتضته حكمته وأمره أن لا يعلق قلبه بغيره بل يجعل رجاءه له وخوفه منه وثقته به وتوكله عليه وأخبره سبحانه بالوكالة الوفي بالكافلة فالعجز من رمى هذا كله وراء ظهره وقد كسان طالباً للراحة مؤثراً للبدعة يقول

الرزق ، يطلب صاحبه كما يطلب أجله وسيأئنني ما قدر لي على ضعفي ولن أنسى  
ما لم يقدر لي مع قوتي ولو أني هربت من رزقي كما أهرب من الموت للحقني  
فيقال له نعم هذا كله حق وقد علمت أن الرزق مقدر فما يدركك كيف قدر لك ،  
بسعيك أم بسعى غيرك .

وإذا كان بسعيك فبأي سبب ومن أي وجه ، وإذا خفي عليك هذا كله فمن أين  
علمت أن يقدر لك إتيانه عفواً بلا سعي ولا كد فكم من شيء سعيت فيه فقدر لغيرك  
وكم من شيء سعي فيه غيرك فقدر لك رزقاً! فإذا رأيت هذا عياناً فكيف علمت أن  
رزقك كله بسعى غيرك؟ . وأيضاً فهذا الذي أوردته عليك النفس يجب عليك  
طرده في جميع الأسباب مع مسبباتها حتى في أسباب دخول الجنة والنجاة من  
النار فهل تعطلها اعتماداً على التوكل أم تقوم بها مع التوكل؟ بل لن تخلو الأرض  
من متوكل صير نفسه لله وملأ قلبه من الثقة به ورجاءه وحسن الظن به فضاق  
قلبه مع ذلك عن مباشرة بعض الأسباب فسكن قلبه إلى الله واطمأن إليه ووثق به .

وكان هذا من أقوى حصول أسباب رزقه فلم يعطل السبب وإنما رغب عن  
سبب إلى سبب أقوى منه فكان توكله أو ثقته الأسباب عنده ، فكان اشتغال قلبه بالله  
وسلامه إليه وتضرعه إليه أحب إليه من اشتغاله بسبب يمنعه من ذلك أو من كماله  
فلم يتسع قلبه للأمررين فأعرض عن أحدهما إلى الآخر ولا ريب أن هذا أكمل حالاً  
ممن امتلأ قلبه بالسبب واشتغل به عن ربه وأكمل منها من جمع الأمرين وهي  
حال الرسل والصحابة ، فقد كان زكريا نجراً .

وقد أمر الله نوحًا أن يصنع الفلك ولم يكن في الصحابة من يعطل السبب  
عتماداً على التوكل بل كانوا أقوى الناس بالأمررين إلا ترى أنهم بذلوا جهدهم في  
محاربة أعداء الدين وأسلتهم وقاموا في ذلك بحقيقة التوكل وعمروا أمواهم  
وأصلحوها وأعدوا لأهليهم كفايتهم من القوت اقتداء بسيد المرسلين ، صلوات الله  
عليه وأله وسلم . (الروح ص ٣٧٩) .

## الفروق بين إلقاء الملك وإلقاء الشيطان من وجوه :

منها: أن ما كان لله موافقاً لمرضاته وما جاء به رسوله فهو من الملك ، وما كان غيره غير موافق لمرضاته فهو من إلقاء الشيطان .

ومنها: أن ما أثمر إقبالاً على الله وإنابة إليه وذكر له وهمة صاعدة إليه فهو من إلقاء الملك ، وما أثمر ضد ذلك من إلقاء الشيطان .

ومنها: أن ما أورث أنساً ونوراً في القلب وانشراحًا في الصدر فهو من الملك وما أورث ضد ذلك فهو من الشيطان .

ومنها: أن ما أورث سكينة وطمأنينة فهو من الملك وما أورث قلقاً وانزعاجاً واضطرباً فهو من الشيطان (فلا إله إلا هم الملكي) يكثر في القلوب الطاهرة النقية التي استنارت بنور الله فلذلك بها اتصال وبينه وبينها مناسبة فإنه طيب طاهر لا يجاور إلا قلباً يناسبه ف تكون له الملك بهذا القلب أكثر من له الشيطان وأما القلب المظلم الذي قد أسود بدخان الشهوات والشبهات فإلقاء الشيطان ولته به أكثر من له الملك . (الروح ص ٣٨٠)

## الفروق بين مطلق الإيمان والإيمان المطلق :

الأمر المطلق والجرح المطلق والعلم المطلق والترتيب المطلق والبيع المطلق والماء المطلق والملك المطلق غير مطلق الأمر والجرح والعلم إلى آخرها والفرق بينهما من وجوه: (أحدهما) أن الأمر المطلق لا ينقسم إلى أمر الندب وغيره فلا يكون مورداً للتقسيم . ومطلق الأمر ينقسم إلى إيجاب وأمر ندب فمطلق الأمر ينقسم والأمر المطلق غير منقسم ، (الثاني) أن الأمر المطلق فرد من أفراد مطلق الأمر ولا ينعكس ، (الثالث) أن نفي مطلق الأمر يستلزم نفي الأمر المطلق دون العكس ، (الرابع) أن ثبوت مطلق الأمر لا يستلزم ثبوت الأمر المطلق دون العكس ؛

(الخامس) أن الأمر المطلق مقيد بالإطلاق لفظاً مجرد عن التقيد معنى ومطلق الأمر مجرد عن التقيد لفظاً نوع لطلق الأمر ومطلق الأمر جنس للأمر المطلق؛ (السادس) أن الأمر المطلق مستعمل في المقيد وغيره معنى؛ (السابع) أن الأمر المطلق لا يصلح للمقيد ومطلق الأمر يصلح للمطلق والمقيد؛ (الثامن) أن الأمر المطلق هو المقيد بقيد الإطلاق فهو متضمن للإطلاق والتقييد، ومطلق الأمر غير مقيد وإن كان بعض أفراده غير مقيد؛ (التاسع) أن من بعض أمثلة هذه القاعدة الإيمان المطلق ومطلق الإيمان فالإيمان المطلق لا يطلق إلا على الكامل الكمال المأمور به ومطلق الإيمان يطلق على الناقص والكامل، ولهذا نفى النبي ﷺ الإيمان المطلق عن الزاني وشارب الخمر والسارق ولم ينف عنه مطلق الإيمان لئلا يدخل في قوله «والله ولِي المؤمنين» ولا في قوله «قد أفلح المؤمنون» ولا في قوله «إِنَّمَا المؤمنونَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ» إلى آخر الآيات ويدخل في قوله «فتَحرِيرُ رَقْبَةِ مُؤْمِنَةٍ» وفي قوله «وَإِن طَافَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتُلُوَا» وفي قوله «لَا يُقْتَلُ مُؤْمِنٌ بِكَافِرٍ» وأمثال ذلك.

فلهذا كان قوله تعالى «قالت الأعراب آمنا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا» نفياً للإيمان المطلق لا لمطلق الإيمان لوجهه. منها أنه أمرهم أو أذن لهم أن يقولوا أسلمنا والمنافق لا يقال له ذلك. ومنها أنه قال «قالت الأعراب» ولم يقل قال المنافقون، ومنها أن هؤلاء الجفاة الذين نادوا الرسول ﷺ من وراء الحجرات ورفعوا أصواتهم فوق صوته غلطة منهم وجفاء لا نفأاً وكفراً. ومنها أنه قال «ولما دخل الإيمان في قلوبهم» ولم ينف دخول الإسلام في قلوبهم ولو كانوا منافقين لنفي عنهم الإسلام كما نفي الإيمان. ومنها أن الله تعالى قال «وَإِن تطِعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَا يُلْهِنُكُمْ مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئاً» أي لا ينقصكم والمنافق لا طاعة له. ومنها أنه قال «يَمْنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا قُلْ لَا تَمْنُوا عَلَى إِسْلَامِكُمْ» فأثبتت لهم إسلاماً

ونهاهم أن يمنوا على رسول الله ﷺ ولو لم يكن إسلاماً صحيحاً لقال لم تسلموا بل أنت كاذبون كما كذبهم في قولهم «نشهد أنك لرسول الله» لما لم تطابق شهادتهم اعتقادهم. ومنها أنه قال «بل الله يمن عليكم» ولو كانوا منافقين لما من عليهم. ومنها أنه قال (أن هداكم للإيمان) ولا ينافي هذا قوله «قل لم تؤمنوا» فإنه نفي الإيمان المطلق ومن عليهم بهدايتهم إلى الإسلام الذي هو متضمن لمطلق الإيمان. ومنها أن النبي ﷺ لما قسم القسم قال له سعد أعطيت فلاناً وتركت فلاناً وهو مؤمن فقال أو مسلم ثلاث مرات وأثبتت له الإسلام دون الإيمان. وفي الآية أسرار بديعة ليس هذا موضعها. والمقصود الفرق بين الإيمان المطلق ومطلق الإيمان. فإيمان المطلق يمنع دخول النار ومطلق الإيمان يمنع الخلود فيها.

- (العاشر) أنك إذا قلت الأمر المطلق فقد أدخلت اللام على الأمر وهي تفيد العموم والشمول ثم وصفه بعد ذلك بالإطلاق بمعنى أنه لم يقييد بقييد يوجب تخصيصه من شروط أو صفة أو غيرها فهو عام في كل فرد من الأفراد التي هذا شأنها، وأما مطلق الأمر فالإضافة فيه ليست للعموم بل للتمييز فهو قدر مشترك مطلق لعام فيصدق بفرد من أفراده وعلى هذا فمطلق البيع جائز والبيع المطلق ينقسم إلى جائز وغيره والأمر المطلق للوجوب ومطلق الأمر ينقسم إلى . الواجب والمندوب والماء ظهور ومطلق الماء ينقسم إلى ظهور وغيره . والملك المطلق هو الذي يثبت للحر ومطلق الملك يثبت للعبد . (إذا قيل) العبد هل يملك أم لا يملك كان الصواب إثبات مطلق الملك له دون الملك المطلق ، (إذا قيل) الفاسق مؤمن أو غير مؤمن فهو على هذا التفصيل والله تعالى أعلم . فبهذا التحقيق يزول الإشكال في مسألة المندوب هل هو مأمور به أم لا وفي مسألة الفاسق الملي هل هو مؤمن أم لا .  
(البدائع ١٦/٤).

ومنها (١) أنه يسلبه اسم المؤمن كما في الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال : (لا

(١) أي من مصار الزنى وهذا الكلام تابع للفرق بين مطلق الإيمان والإيمان المطلق .

يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن) فسلبه اسم الإيمان المطلق وإن لم يسلب عنه مطلق الإيمان. وسئل جعفر بن محمد عن هذا الحديث فخط دائرة في الأرض وقال: هذه دائرة الإيمان، ثم خط دائرة أخرى خارجة عنها وقال: هذه دائرة الإسلام، فإذا زنى العبد خرج من هذه ولم يخرج من هذه. ولا يلزم من ثبوت جزء ما من الإيمان له. أن يسمى مؤمناً، كما أن الرجل يكون معه جزء من العلم والفقه ولا يسمى به عالماً فقيهاً، ومعه جزء من الشجاعة والجود ولا يسمى بذلك شجاعاً ولا جواداً، وكذلك معه شيء من التقوى ولا يسمى تقىً. ونظائره فالصواب إجراء الحديث على ظاهره ولا يتأنى بما يخالف ظاهره والله أعلم.

(روضة المجنين ٢٦٠).

### الفرق بين المحبة والرضا والمشيئة والإرادة الكونية :

الفرق بين محبة الله ورضاه ومشيئته وإرادته الكونية، ومنشأ الضلال في هذا الباب: من التسوية بينهما، أو اعتقاد تلازمها. فسوى بينهما الجبرية والقدرة، وقالوا: المشيئة والمحبة سواء، أو متلازمان.

ثم اختلفوا. فقالت الجبرية: الكون كله - قضاوه وقدره، طاعته ومعاصيه، خيره وشره - فهو محظوظ.

ثم من تعبد منهم، وسلك على هذا الاعتقاد: رأى أن الأفعال جميعها محظوظة للرب . إذ هي صادرة عن مشيئته. وهي عين محبته ورضاه . وفني في هذا الشهود الذي كان اعتقاداً . ثم صار مشهداً . فلزم من ذلك ما تقدم ، من أنه لا يستقبح سيئة ، ولا يستنكر منكراً . وتلك اللوازم الباطلة المنافية للشراطع جملة .

ولما ورد على هؤلاء قوله تعالى «والله لا يحب الفساد» (ولَا يرضى لعباده الكفر) و قوله تعالى «كل ذلك كان سيئه عند ربكم مكروها» واعتراض عليهم كيف

يكون مكروهاً له. وقد أراد كونه؟ وكيف لا يحبه، وقد أراد وجوده؟ أولوا هذه الآيات ونحوها بأنه لا يحبها ديناً. ولا يرضها شرعاً. ويكرهها كذلك، بمعنى أنه لا يشرعها، مع كونه يحب وجودها ويريده.

فشهدوا في مقام الفناء كونها محبوبة الوجود. ورأوا أن المحبة تقضي موافقة المحبوب فيما يحبه. والكون كله محبوبه. فأحبوا - بزعمهم - جميع ما في الكون، وكذبوا وتناقضوا. فإنما أحبوا ما تهواه نفوسهم وإرادتهم. فإذا كان في الكون مالا يلائم أحدهم ويكره طبعه: أبغضه، ونفر منه وكرهه، مع كونه مراداً للمحبوب. فأين الموافقة؟ وإنما وافقوا أهوائهم وإرادتهم.

ثم بنوا على ذلك أنهم مأمورين بالرضا بالقضاء. وهذه من قضاياه فنن نرضي بها. فمالنا وإنكارها ومعاداة فاعليها، ونحن مأمورين بالرضا بالقضاء؟ فتركت من اعتقادهم: كونها محبوبة للرب، وكونهم مأمورون بالرضابها، والتسوية بين الأفعال، وعدم استقباح شيء منها أو إنكاره وانضاف إلى ذلك اعتقادهم جبر العبد عليها، وأنها ليست فعله.

فلزم من ذلك: رفع الأمر والنهي، وطي بساط الشرع، والاستسلام للقدر، والذهاب معه حيث كان. وصارت لهم هذه العقائد مشاهد، وكل أحد إذا ارتكض وصفا باطنه: تجلى له فيه صورة معتقده. فهو يشاهدها بقلبه فيظنها حقاً. وهذا حال هذه الطائفة.

وقالت القدرية النفا: ليست المعاصي محبوبة لله ولا مرضية له. فليست مقدرة له ولا مقضية. فهي خارجة عن مشيئته وخلفه.

قالوا: ونحن مأمورون بالرضا بالقضاء، ومأمورون بسخط هذه الأفعال وبغضها وكرهتها فليست إذا بقضاء الله. إذ الرضا والقضاء متلازمين، كما أن

محبته ومشيئته متلازمان، أو متضادان.

وهو لا يجيء من سالكيهم وعبادهم ما جاء من سالكي الجبرية وعبادهم  
البته، لمنافاة عقائدهم لمشاهد أولئك وعقائدهم. بل غايتهم: التعبد والورع. وهم في  
تعظيم الذنوب والمعاصي خير من أولئك. وأولئك قد يكونون أقوى حالاً وتأثيراً  
منهم.

فمنشأ الغلط: التسوية بين المشيئه والمحبة، واعتقادهم وجوب الرضا بالقضاء،  
ونحن نبين ما في الفصلين – إن شاء الله تعالى. فإن القوة لله جمياً.

أما المشيئه، والمحبة: فقد دل الفرق بينهما القرآن والسنة، والعقل والفطرة،  
وإجماع المسلمين. قال الله تعالى (٤:٧١) يستخون من الناس، ولا يستخون من  
الله وهو معهم. إذ يبيتون مالا يرضي من القول) فقد أخبر أنه لا يرضي بما  
يبيتونه من القول، المتضمن البهت، ورمي البريء، وشهادة الزور، وبراءة  
الجاني. فإن الآية نزلت في قصة هذا شأنها، مع أن ذلك كله بمشيئته. إذ أجمع  
المسلمون على أنه ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن. ولم يخالف في ذلك إلا  
القدريه الم gioسيه، الذين يقولون: يشاء مالا يكون. ويكون مالا يشاء.

وتأويل من تأول الآية على أنه لا يرضاه ديناً، مع محبته لوقوعه: مما ينبغي  
أن يصان كلام الله عنه. إذ المعنى عندهم: أنه محبوب لو. ولكن لا يثاب فاعله  
عليه. فهو محبوب بالمشيئه، غير مثاب عليه شرعاً.

ومذهب سلف الأمة وأئمتها: أنه مسخوط للرب، مكروه له قدرأ وشرعأ.

مع أنه وجد بمشيئته وقضائه. فإنه يخلق ما يحب وما يكره. وهذا كما أن  
الأعيان كلها خلقه. وفيها ما يبغضه ويكرهه - كإبليس وجئده، وسائر الأعيان  
الخبيثة - وفيها ما يحبه ويرضاه - كأنبيائه ورسله، وملائكته وأوليائه - وهكذا

الأفعال كلها خلقه. ومنها ما هو محبوب له وما هو مكرور له. خلقه لحكمة له في خلق ما يكره ويبغض كالأعيان. وقال تعالى (٢٠٧:٢) **وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ** مع أنه بمشيئته وقضائه وقدره. وقال تعالى (٣٩:٧) **إِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنْكُمْ** ولا يرضي لعباده الكفر. وإن شكروا يرضه لكم) فالكفر والشكرا واقعان بمشيئته وقدره. واحداً هما محبوب له مرضي والآخر مبغوض له مسخوط.

وكذلك قوله - عقيب مانهى عنه من الشرك والظلم والفواحش والكفر - (٣٨:١٧) **كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّئَهٗ عِنْدَ رَبِّكَ مَكْرُوهًا** فهو مكرور له، مع وقوعه بمشيئته وقضائه وقدره.

وفي الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: (إِنَّ اللَّهَ كَرِهُ لَكُمْ ثَلَاثًا : قِيلَ وَقَالَ . وَكَثْرَةُ السُّؤَالِ . وَإِضَاعَةُ الْأَمْوَالِ) فهذه كراهة موجود تعلقت به المشيئه وفي المسند (إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ أَنْ يُؤْخَذْ بِرَحْصِهِ، كَمَا يُكْرَهُ أَنْ تُؤْتَى مَعْصِيَتِهِ) وهذه صحبة وكراهة لأمررين موجودين، اجتمعا في المشيئه وافتراقا في المحبة والكراهة. وهذا في الكتاب والسنة أكثر من أن يذكر جميعه.

وقد فطر الله عباده على قوله: هذا الفعل يحبه الله. وهذا يكرهه ويبغضه وفلان يفعل مالا يحبه الله. والقرآن مملوء بذكر سخطه وغضبه على أعدائه. وذلك صفة قائمة به، يترتب عليها العذاب واللعنة. لأن السخط هو نفسه العذاب واللعنة بل هما أثر السخط والغضب ومبرجهما. ولهذا يفرق بينهما كما قال تعالى (٩٢:٤) **وَمَنْ يَقْتَلُ مُؤْمِنًا مَتَعْمِدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا**. وغضب الله عليه ولعنه. وأعد له عذاباً عظيماً) ففرق بين عذابه وغضبه ولعنته. وجعل كل واحد غير الآخر. وكان من دعاء النبي ﷺ: (اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِرَضَاكَ مِنْ سُخطِكَ . وَأَعُوذُ بِمَعْفَاتِكَ مِنْ عَقْوبَتِكَ ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْكَ).

فتأمل ذكر استعادته ﷺ بصفة (الرضا) من صفة (السخط) وبفعل (المعافاة) من

فعل (العقوبة) فالاول للصلة، والثاني : لأنها المترتب عليها. ثم ربط ذلك كله بذاته سبحانه، وأن ذلك كله راجع إليه وحده لا إلى غيره. فما أعود منه: واقع بمشيئتك وإرادتك. وما أعود به : من رضاك ومعافاتك هو بمشيئتك وإرادتك، ان شئت أن ترضى عن عبده وتعافيه، وإن شئت أن تغضب عليه وتعاقبه. فإعاذني مما أكره وأحذر، ومنعه أن يحل بي : هو بمشيئتك أيضاً.

فالمحبوب والمكره كله بقضاءك ومشيئتك. فعيادي بك منك: عيادي بحولك وقوتك، وقدرتك ورحمتك وإحسانك، مما يكون بحولك وقوتك وقدرتك وعدلك وحكمتك فلا أستعيد بغيرك من غيرك. ولا أستعيد إلا بك من شيء هو صادر عن مشيئتك وخلقك. بل هو منك. ولا أستعيد بغيرك من شيء هو صادر عن مشيئتك وقضاءك، بل أنت الذي تعيني بمشيئتك مما هو كائن بمشيئتك. فأعود بك منك. ولا يعلم ما في هذه الكلمات - من التوحيد والمعارف والعبودية - إلا الراسخون في العلم بالله ومعرفته، ومعرفة عبوديته.

وأشرنا إلى شيء يسير من معناه. ولو استقصينا شرحها لقام منه سفر ضخم. ولكن قد فتح لك باب . فإن دخلت رأيت مالا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر.

والمقصود : أن انقسام الكون في أعيانه وصفاته وأفعاله إلى محبوب للرب مرضى له، ومسخوط مبغوض له، مكره له: أمر معلوم بجميع أنواع الأدلة، من العقل والنقل، والفطرة والاعتبار. فمن سوى بين ذلك كله فقد خالف فطرة الله التي فطر عليها عباده. وخالف العقول والمنقول . وخرج بما جاءت به الرسل. ولأي شيء نوع الله سبحانه العقوبات البليغة في الدنيا والآخرة. وأشهد عباده منها ما أشهدهم؟ ، لو لا شدة غضبه وسخطه على الفاعلين لما اشتدت كراهته وبغضه له. فأوجبت تلك الكراهة والبغض منه : وقوع أنواع المكاره بهم، كما أن

محبته لما يحبه من الأفعال ويرضاها : أوجبت وقوع أنواع المحاب لمن فعلها.

وشهود ما في العالم من إكرام أوليائه، وإتمام نعمه عليهم، ونصرهم وإعزازهم وإهانة أعدائهم، وعقوبتهم وإيقاع المكاره بهم: من أدل الدليل على حبه وكراهته، بل نفس موالاته لمن والاه، ومعادته لمن عاداه : هي عين محبته وبغضه. فإن الموالاة : أصلها الحب. والمعاداة : أصلها البغض. فإنكار صفة (المحبة، والكرابة) إنكار لحقيقة (الموالاة والمعاداة).

وبالجملة : فشهاد القلب لمحبته وكراهته، كشهاد العيان لكرامته وإهانته.

وأما حديث ((الرضا بالقضاء)) فيقال :

أولاً : بأي كتاب ألم بأي سنة، أم بأي معمول : علمتم وجود الرضا بكل ما يقضيه ويقدر ؟، بل بجواز ذلك، فضلاً عن وجوبه ؟ هذا كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، وأدلة العقول ليس فيها شيء منها الأمر بذلك، ولا إباحته بل من المضي ما يرضي به، ومنه ما يسخطه ويمقته. فلا نرضى بكل قضاء كما لا يرضي به القاضي لأقضيته سبحانه. بل من القضاء ما يسخطه، كما أن من الأعيان المضدية : ما يغضب عليه، ويمقت عليه، ويلعن ويذم.

ويقال ثانياً : هنا أمران (قضاء) وهو فعل قائم بذات الرب تعالى، و(م قضي) وهو المفعول المنفصل عنه. فالقضاء خير كله. وعدل وحكمة. فيرضى به كله، والمضي قسمان. منه ما يرضي به، ومنه مالا يرضي به.

وهذا جواب من يقول : الفعل غير المفعول. والقضاء غير المضي. وأما من يقول : إن الفعل هو عين المفعول. والقضاء هو عين المضي، فلا يمكنه أن يجيب بهذا الجواب.

ويقال ثالثاً : القضاء له وجهان .

أحدهما : تعلقه بالرب تعالى ، ونسبته إليه . فمن هذا الوجه : يرضى به كله .  
الوجه الثاني : تعلقه بالعبد ، ونسبته إليه . فمن هذا الوجه : ينقسم إلى ما يرضى  
به ، وإلى ما لا يرضى به . مثال ذلك : قتل النفس - مثلاً - له اعتباران فمن حيث  
قدره الله وقضاءه وكتبه وشأه ، وجعله أجلًا للمقتول ، ونهاية عمره : يرضى به .  
ومن حيث أنه صدر من القاتل ، وبasherه وكسبه ، وأقدم عليه باختياره ، وعصى  
الله ب فعله : يسخط ولا يرضى عنه .

فهذه نهاية أقدام العالم ، المقربين بالنبوءات في هذه المسألة ، وفرق طرقيهم . قد  
حضرت لك أقوالهم وما ذهبت ، وأصول تلك الأقوال ، بحيث لا يشذ منها شيء .  
وبالله التوفيق .

ولا تذكر الإطالة في هذا الموضوع فإنه مزلة أقدام الخلق . وما نجا من معاطبه  
إلا أهل البصائر والمعرفة بالله وصفاته وأمره وشرائعه . (المدرج ٢٥١-٢٥٧)

### الفرق بين الحقيقة الدينية والحقيقة الشرعية :

حظ الحقيقة الدينية: القيام بأمره ونهيه ، ومحبة ما يحبه ، وكراهة ما يكره ،  
وموالاة من والاه ، ومعاداة من عاداه . وأصل ذلك : الحب فيه والبغض فيه .

حظ الحقيقة الكونية : إفراده بالافتقار إليه ، والاستعانة به ، والتوكيل عليه  
والإلتقاء إليه ، وإفراده بالسؤال والطلب ، والتذلل والخضوع ، والتحقق بأنه ما  
شاء كان وما لم يشأ لم يكن ، وأنه لا يملك أحد سواه لهم ضرًا ولا نفعًا ، ولا موتًا  
ولا حياة ولا نشورًا ، وأنه مقلب القلوب . فقلوبهم ونواصيهم بيده ، وإنما من  
قلب إلا وهو بين إصبعين من أصابعه ، إن شاء أن يقيمه أقامه ، وإن شاء أن يزيفه  
أزاغه .

فهذه الحقيقة عبودية . ولهذه الحقيقة عبودية . ولا تبطل إدحاماً أخرى . بل لا تتم إلا بهما . ولا تتم العبودية إلا بمجموعها . وهذا حقيقة قوله «إياك نعبد وإياك نستعين» بخلاف من أبطل حقيقة «إياك نعبد» بحقيقة «إياك نستعين» وقال : إنها جمع «إياك ، نعبد» فرق . (المدارج ١٦٢/١)

### الفرق بين سلام الله على رسله وعباده وبين سلام الهابات عليهم :

الفرق بين سلام الله على رسله وعباده وبين سلام العباد عليهم أن سلام العباد لما كان متضمناً لفوائد الألف واللام التي تقدمت من قصد التبرك باسمه السلام والإشارة إلى طلب السلام له وسؤالها من الله باسم السلام وقد عموم السلام (١) كان الأحسن في حق المسلم على الرسول أن يقول السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته ، وإن كان قد ورد سلام عليك فالمعرفة أكثر وأصح وأتم معنى فلا ينبغي العدول عنه ويُسْعَ في هذا المقام بالألف واللام والله أعلم . (البدائع ١٦٧/٢)

### الفرق بين الحمد والمدح وبين الثناء والمجده :

(٢) والفرق بينهما أن الحمد يتضمن الثناء مع العلم بما يثنى به فإن تجرد عن العلم كان مدحًا ولم يكن حمدًا فكل حمد مدح دون العكس ومن حيث كان يتضمن العلم بخصال المحمود جاء حمده (٣) على حمد بالكسر موازناً لعلم ولم يجيء كذلك مدح فصار المدح في الأفعال الظاهرة كالضرب ونحوه ومن ثم لم تجد في الكتاب والسنة حمد ربنا فلاناً ويقول مدح الله فلاناً وأثنى على فلاناً ، ولا تقول حمد إلا لنفسه ولذلك قال سبحانه الحمد لله بلام الجنس المفيدة للاستغراق فالحمد كله له أما ملكاً وأما استحقاقاً فحمده لنفسه استحقاق وحمد العباد له وحمد بعضهم لبعض ملك له فلو حمد هو غيره لم يسع أن يقال في ذلك الحمد ملك له لأن الحمد كلامه ولم

(١) وقال ابن القيم رحمة الله قبل هذا الكلام أن الله تعالى مستغنياً عن هذه الأمور الأربع .

(٢) هذا من كلام السمهي .

(٣) أي الله تعالى .

يسع أن يضاف إليه على جهة الاستحقاق وقد تعلق بغيره فإن قيل أليس ثناؤه مدحه لأوليائه إنما هو بما علم فلم لا يجوز أن يسمى حمدًا قيل لا يسمى حمدًا على الإطلاق إلا ما يتضمن العلم بالمحاسن على الكمال وذلك معذوم في غيره سبحانه فإذا مدح فإنما يمدح بخصلة هي ناقصة في حق العبد هو أعلم بنقصانها وإذا حمد نفسه حمد بما علم من كمال صفاته قلت<sup>(١)</sup> ليس ما ذكره من الفرق بين الحمد والمدح باعتبار العلم وعدمه صحيحاً فإن كل واحد منها يتضمن العلم بما يحمد به غيره ويمدحه فلا يكون مادحاً من لم يعرف صفات المحمود والمدح فكيف يصح قوله إن تجرد عن العلم كان مادحاً بل إن تجرد عن العلم كان كلاماً بغير علم فإن طابق فصدق وإلا فكذب .

وقوله ومن ثم لم يجيء في الكتاب والسنة حمد ربنا فلاناً، يقال وأين جاء فيهما مدح فلاناً وقد جاء في السنة ما هو أخص من الحمد وهو الثناء الذي هو تكرار المحمد كما في قول النبي ﷺ لأهل قباء: ما هذا الظهور الذي أثني الله عليكم به فإذا كان قد أثني عليهم والثناء حمد متكرر فما يمنع حمده لمن شاء من عباده، ثم الصحيح في تسمية النبي ﷺ محمدًا أنه الذي يحمد الله وملائكته وعباده المؤمنون، وأما من قال الذي يحمده أهل السموات وأهل الأرض فلا ينافي حمد الله تعالى بل حمد أهل السموات والأرض له بعد حمد الله له فلما حمد الله أهل السموات والأرض وبالجملة فإذا كان الحمد ثناءً خاصاً على المحمود لم يمتنع أن يحمد الله من يشاء من خلقه كما يثنى عليه فالصواب في الفرق بين الحمد والمدح أن يقال الأخبار عن محسن الغير أما أن يكون إخباراً مجرداً من حب وإرادة أو مفروضاً بحبه وإرادته فإن كان الأول فهو المدح وإن كان الثاني فهو الحمد فالحمد إخبار عن محسن المحمود مع حبه وإجلاله وتعظيمه، ولهذا كان كل خبر يتضمن الإنشاء بخلاف المدح فإنه خبر مجرد فالسائل إذا قال الحمد لله أو قال ربنا لك

(١) ابتدأ كلام ابن قيم الجوزية .

الحمد تضمن كلامه الخبر عن كل ما يحمد عليه تعالى باسم جامع محيط متضمن لكل فرد من أفراد الحمد المقدرة والمقدرة، وذلك يستلزم إثبات كل كمال يحمد عليه الرب تعالى ولهذا لا تصلح هذه اللفظة على هذا الوجه ولا تنبعي إلا من هذا شأنه وهو الحميد المجيد. ولما كان هذا المعنى مقارناً للحمد لا تقوم حقيقته إلا به فسره من فسره بالرضى والمحبة وهو تفسير له بجزء مدلوله بل هو رضاء ومحبة مقارنة للثناء ولهذا السرا والله أعلم. جاء فعله على بناء الطبائع والغرائز فقيل حمد لتضمنه الحب الذي هو بالطبائع والسجايا أولى وأحق من فهم وحضر وسم ونحوه بخلاف الإخبار المجرد عن ذلك وهو المدح فإنه جاء على وزن فعل فقالوا مدحه لتجرد معناه من معاني الغرائز والطبائع فتأمل هذه النكتة البدعة وتأمل الإنشاء الثابت في قوله ربنا لك الحمد وقولك الحمد لله كيف تجده تحت هذه الألفاظ، ولذلك لا يقال موضعها المدح لله ولا ربنا لك المدح وسره ما ذكرت لك من الإخبار بمحاسن المحمود إخباراً مقترباً بحبه وإرادته وإجلاله وتعظيمه (فإن قلت) فهذا ينقض قولكم أنه لا يمتنع أن يحمد الله تعالى من شاء من خلقه فإن الله تعالى لا يتعاطمه شيء ولا يستحق التعظيم غيره فكيف يعظم أحداً من عباده، قلت المحبة لا تنفك عن تعظيم وإجلال للمحوب ولكن يضاف إلى كل ذات بحسب ما تقتضيه خصائص تلك الذات فمحبة العبد لربه تستلزم إجلاله وتعظيمه وكذلك محبة الرسول تستلزم توقيره وتعزيزه وإجلاله وكذلك محبة الوالدين والعلماء وملوك العدل وأما محبة رب عبده فإنها تستلزم إعزازه لعبده وإكرامه إياه والتنويه بذكره وإلقاء التعظيم والهبة له في قلوب أوليائه فهذا المعنى ثابت في محبته ومحمه لعبده سمي تعظيم وإجلالاً أو لم يسم إلا ترى أن محبته سبحانه لرسله كيف اقتضت أن نوه بذكرهم في أهل السماء والأرض ورفع ذكرهم على ذكر غيرهم وغضب على من لم يحبهم ويؤقرهم ويجلهم وأحل به أنواع العقوبات في الدنيا والآخرة وجعل كرامته في الدنيا والآخرة لمحبيهم وأنصارهم وأتباعهم أولاً

ترى كيف أمر عباده بالصلوة التي هي تعظيم وثناء على خاتمهم وأفضلهم صلوات الله عليه وسلامه. أليس هذا تعظيمًا لهم وإعزازًا واحترامًا وتكريماً (فإن قيل) فقد ظهر الفرق بين الحمد والمدح واستبان صبح المعنى واسفر وجهه فيما الفرق بينهما وبين الثناء والمجد (قيل) قيل قد تعدينا طورنا فيما نحن بصدده، ولكن نذكر الفرق تكميلًا للفائدة فنذكر تقسيمًا جامعًا لهذه المعاني الأربع أعني الحمد والمدح والثناء والمجد فنقول الإخبار عن محسن الغير له ثلاثة اعتبارات. اعتبار من حيث الخبر به. واعتبار من حيث الإخبار عنه بالخبر. واعتبار من حيث حال الخبر، فمن حيث الاعتبار الأول ينشأ التقسيم إلى الحمد والمجد فإن الخبر به إما أن يكون من أوصاف العظمة والجلال والسرعة وتواترها أو من أوصاف الجمال والإحسان وتواترها فإن كان الأول فهو المجد وإن كان الثاني فهو الحمد وهذا لأن لفظ مجد في لغتهم يدور في معنى الاتساع والكثرة فمنه قولهم أَمْجَدِ الدَّابَّةِ عَلَّفَ أَيْ أَوْسَعَهَا عَلَّفَا، ومنه مجد الرجل فهو ماجد إذا كثُرَ خيره وإحسانه إلى الناس، وقال الشاعر:

### أنت تكون ماجد نبيل إذا تهب شمائل بليل

ومنه قولهم في شجر الغار واستمجد المرخ والعفار<sup>(١)</sup> أي كثرت النار فيهما ومن حيث اعتبار الخبر نفسه ينشأ التقسيم إلى الثناء والحمد فإن الخبر عن المحسن أما متكرر أولاً، فإن تكرر فهو الثناء وإن لم يتكرر فهو الحمد فإن الثناء مأخوذ من الثناء وهو العطف ورد الشيء بعده على بعض ومنه ثبت التهوي ومنه الثنائي في الاسم فالمثنى مكرر لمحسن من يثنى عليه مرة بعد مرة ومن جهة اعتبار حال الخبر ينشأ التقسيم إلى المدح والحمد فإن الخبر عن محسن الغير إما أن يقترن باخباره حب له وإجلاله أولاً فإن اقترن به الحب فهو الحمد وإلا فهو المدح فحصل هذه الأقسام وميزها ثم تأمل تنزيل قوله تعالى فيما رواه عنه رسول الله

(١) المرخ شجر سريع الورني، والعفار شجر يتخذ منه الزناد<sup>١</sup> هـ من القاموس.

حين يقول العبد الحمد لله رب العالمين فيقول الله حمدني عبدي فإذا قال الرحمن الرحيم قال أثني على عبدي لأنه كرر حمده فإذا قال مالك يوم الدين قال مجدني عبدي فإنه وصفه بالملك والعظمة والجلال فاحمد الله على ما ساقه إليك من هذه الأسرار والفوائد عفواً لم تسهر فيها عنك. ولم يسافر فيها فكرك عن وطنه ولم تتجرد في تحصيلها عن مألفاتك بل هي عرائس معان تجلى عليك وتزف إليك فاك لذة التمتع بها ومهرها على غيرك ، لك غنائمها وعليه غرمها . (بدائع الفوائد ٩٢/٩٦).

### الفرق بين الفأل والطيرة :

الفأل والطيرة وإن كان مأخذهما سواء ومجتناهما واحد فإنهما يختلفان بالمقاصد ويفترقان بالمذاهب فما كان محبوه مستحسنًا تفاءلوا به وسموه الفأل وأحبوه ورضوه ، وما كان مكرهًا قبيحًا مفرأً تشاءموا به وكرهوه وتطيروا منه وسموه طيرة تعرفة بين الأمرين وتفصيلاً بين الوجهين؛ وسئل بعض الحكماء فقيل له ما بالكم تكرهون الطيرة وتحبون الفأل فقال لنا في الفأل عاجل البشري وإن قصر عن الأمل ونكره الطيرة لما يلزم فلوبنا من الوجل وهذا الفرقان حسن جداً ، وأحسن منه ما قاله ابن الرومي في ذلك الفأل لسان الزمان والطيرة عنوان الحديث وقد كانت العرب تقلب الأسماء تطيراً أو تفاؤلاً فيسمون اللديع سليماً باسم السلامة وتطيراً من اسم السقم ، ويسمون العطشان ناهلاً أي سينهل والنهر الشرب تفاؤلاً باسم الرى ويسمون الفلاة مفازة أي منجة تفاؤلاً بالفوز والنجاة ، ولم يسموها مهلكة لأجل الطيرة وكانت لهم مذاهب في تسمية أولادهم فمنهم من سموه بأسماء تفاؤلاً بالظفر على أعدائهم نحو غالب وغلاب ومالك وظالم وعازم ومنازل ومقاتل وعارض ومسهر ومؤرق ومصريح وطارق ومنهم من تفأل بالسلام كتسمتهم بسالم وتابت ونحوه ومن من تفأل بنيل الحظوظ ، والسعادة

كسعد وسعيد وأسعد ومسعود وسعدي وغانم، ونحو ذلك ومنهم من قصد لتسميته بأسماء السباع ترهيباً لأعدائهم نحو أسد وليث وذئب وضرغام وشبل ونحوها، ومنهم من قصد التسمية بما غلظ وخشن من الأجسام تفاؤلاً بالقوة كحجر وصخر وفِهْر<sup>(١)</sup> وجندل ومنهم من كان يخرج من منزله وامرأته تمخض فيسماه ما تلده باسم أول ما يلقاه كائناً ما كان من سبع أو ثعلب أو ضب أو كلب أو ظبي أو حشيش أو غيره وكان القوم على ذلك إلى أن جاء الله بالاسلام و Mohammad رسوله، عَلَيْهِ السَّلَامُ، ففرق به بين الهدى والضلال والغي والرشاد وبين الحسن والقبح والمحبوب والمكره والضار والنافع والحق والباطل فكره الطيرة وأبطلها واستحب الفأل وحمده فقال «لا طيرة وخيرها الفأل» قالوا وما الفأل قال الكلمة الصالحة يسمعها أحدهم وقال عبدالله بن عباس لا طيرة ولكنه فأل، والفال المرسل يسار وسالم ونحوه من الاسم يعرض لك على غير ميعاد وسئل بعض العلماء عن الفأل، فقال: أن تسمع وأنت قد أضللت بغيراً يا واجداً أو أنت خائف يا سالم والأصمعي سأله ابن عون عن الفأل فقال أن يكون مريضاً فيسمع يا سالم وأخبرك<sup>(٢)</sup> عن نفسي من ذلك وهي أنني أضللت بعض الأولاد يوم التروية بمكة وكان طفلاً فجهدت في طلبه والنداء عليه في سائر الركب إلى وقف يوم الثامن فلم أقدر على خبر فأيست منه فقال لي انسان ان هذا عجز اركب وادخل الآن إلى مكة فطلبته فيها فركبت فرساً فما هو إلا أن استقبلت جماعة يتحدثون في سواد الليل في الطريق وأحدهم يقول ضاع له شيء فلقيه فلا أدرى انقضاء كلمته كان أسرع أم وجداني الطفل مع بعض أهل مكة في محملة عرفته بصوته فقوله عَلَيْهِ السَّلَامُ ولا طيرة وخيرها الفأل ينفي عن الفأل مذهب الطيرة من تأثير أو فعل أو شركة ويخلس الفأل منها وفي الفرقان بينهما فائدة كبيرة وهي أن التطير هو التشاوم من الشيء

(١) الحجر.

(٢) القائل ابن القيم.

المرأى أو المسموع فإذا استعملها الإنسان فرجع بها من سفره وامتنع بها مما عزّم عليه فقد قرع باب الشرك بل ولجه وبرئ من التوكل على الله وفتح على نفسه باب الخوف والتعلق بغير الله والتطير مما يراه أو يسمعه وذلك قاطع له عن مقام اياك نعبد واياك نستعين وأعبده وتوكل عليه وعليه توكلت وإليه أنبئب فيصير قلبا متعلقا بغير الله عبادة وتوكل لا فيفسد عليه قلبه وإيمانه. (مفتاح دار السعادة ٢٤٥-٢٤٦).

### الفرق بين التائب من قريب وتبعة المهاين :

والفرق بين هذا (١) وبين المعاين ، ومن ورد القيامة : أن التكفة قد انقطع بالمعاينة وورود القيامة . والتوبة إنما تكون في زمن التكليف . وهذا العاجز لم ينقطع عنه التكليف . فالأوامر والنواهي لازمة له . والكاف متصور منه عن التمني والوداد ، والأسف على فوته ، وتبديل ذلك بالندم والحزن على فعله . والله أعلم . (المدارج ص ٢٨٦ الجزء الأول).

### الفرق بين الحجة والبينة :

والمقصود الفرق بين الحجج والبيئات . فنقول الحجج الأدلة العلمية (٢) والبيئات جمع بینة وهي صفة في الأصل يقال آية بینة وحجۃ بینة والبينة اسم لكل ما يبين الحق من عالمة منصوبة أو أمارة أو دليل علمي . قال تعالى (لقد أرسلنا رسلنا بالبيئات وأنزلنا معهم الكتاب والميزان) فالبيئات الآيات التي أقامها الله دلالة على صدقهم من المعجزات والكتاب هو الدعوة وقال تعالى (ان أول بيت وضع للناس للذى بيكة مباركا وهدى للعالمين فيه آيات بینات مقام إبراهيم) ومقام إبراهيم آية جزئية مرئية بالأبصار وهو من آيات الله الموجودة في العالم . ومنه قول موسى

(١) أي التائب من قريب .

(٢) وقال في صفحة ١٤٤ الجزء الأول الحجج هي الأدلة العلمية التي يعقلها القلب وتسمع بالأذان .

لفرعون وقومه «قد جئتكم ببينة من ربكم فأرسل معى بنى اسرائيل قال ان كنت جئت بأية فأت بها إن كنت من الصادقين فألقى عصاه» وكان القاء العصا وانقلابها هو البينة ، وقال قوم هود «يا هود ما جئتنا ببينة» يريدون آية الاقتراب وإلا فهو قد جاءهم بما يعرفون به أنه رسول الله اليهم فطلب الآية بعد ذلك تعنت واقتراب لا يكون لهم عذر في عدم الإجابة إليه وهذه هي الآيات التي قال الله تعالى فيها (وما منعنا أن نرسل بالآيات إلا أن كذب بها الأولون) فعدم اجابتة سبحانه اليها اذ طلبها الكفار رحمة منه واحسان فإنه جرت سنته التي لا تبدل لها أنهم إذا طلبوا الآية واقرحوها وأجيبوا ولم يؤمنوا عوجلوا بعذاب الاستئصال فلما علم سبحانه أن هؤلاء لا يؤمنون ولو جاءتهم كل آية لم يجدهم إلى ما طلبوا فلم يعمم بعذاب لما أخرج من بينهم وأصلبهم من عبادة المؤمنين وإن أكثرهم آمن بعد ذلك بغير الآيات التي اقترحوها فكان عدم انزال الآيات المطلوبة من تمام حكمة رب واحسانه بخلاف الحجج فانها لم تزل متابعة يتلو بعضها بعضا وهي كل يوم في مزيد وتوفى رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه وهي أكثر ما كانت وهي باقية إلى يوم القيمة . (مفتاح دار السعادة ص ١٤٧ الجزء الأول).

### الفرق بين تكفير السيئات ومحفورة الذنوب

الفرق بين تكفير السيئات ومحفورة الذنوب . قد جاء في كتاب الله تعالى ذكرهما مفترنين ، وذكر كل منهما منفردا عن الآخر ، فالمفترنان كقوله تعالى حاكيا عن عباده المؤمنين (ربنا فاغفر لنا ذنوبنا وكفر عنا سيئاتنا وتوفنا مع الأبرار) والمنفرد كقوله (والذين آمنوا وعملوا الصالحات وآمنوا بما نزل على محمد وهو الحق من ربهم كفر عنهم سيئاتهم وأصلح بالهم) وقوله في المغفرة (ولهم فيها من كل الثمرات ومغفرة من ربهم) وكقوله (ربنا اغفر لنا ذنوبنا واسرافنا في أمرنا) ونظائره .

فها هنا أربعة أمور : ذنوب ، وسیئات ، وغفرة ، وتكفير .

فالذنوب : المراد بها الكبائر ، والمراد بالسیئات : الصغائر ، وهي ما تعمل فيه الكفارة ، من الخطأ وما جرى مجرى . ولهذا جعل لها التكبير . ومنه أخذت الكفارة . ولهذا لم يكن لها سلطان ولا عمل في الكبائر في أصح القولين . فلا تعمل في قتل العمد . ولا في اليمين الغموس في ظاهر مذهب أحمد وأبي حنيفة .

والدليل على أن السیئات هي الصغائر ، والتكفير لها : قوله تعالى (ان تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم سیئاتكم وندخلكم مدخلًا كريما) وفي صحيح مسلم من حديث أبي هريرة أن رسول الله ﷺ كان يقول (الصلوات الخمس ، وال الجمعة إلى الجمعة ، ورمضان إلى رمضان : مكرفات لما بينهن إذا اجتنبت الكبائر) .

ولفظ (المغفرة) أكمل من لفظ (التكفير) ولهذا كان مع الكبائر ، والتكفير مع الصغائر . فإن لفظ (المغفرة) يتضمن الوقاية والحفظ . ولفظ (التكفير) يتضمن الستر والإزالة ، وعند الأفراد : يدخل كل منها في الآخر . كما تقدم . بل التكبير المفرد يتناول أسواء الأعمال . كما قال تعالى (ليكفر الله عنهم أسواء الذي عملوا) وإذا فهم هذا فهم السر في الوعد على المصائب والهموم والغموم والنصب والوصب بالتكفير دون المغفرة . كقوله في الحديث الصحيح (ما يصيب الإنسان من هم ولا غم ولا أذى - حتى الشوكة يشاكها - إلا كفر الله بها من خطاياه) فإن المصائب لا تستقل بمغفرة الذنوب . ولا تغفر الذنوب جميعها إلا بالتوبة ، أو بحسنات تتضاءل وتتلاشى فيها الذنوب . فهي كالبحر لا يتغير بالجيف . وإذا بلغ الماء قلتين لم يحمل الخبث .

فالأهل الذنوب ثلاثة أنهار عظام يتطهرون بها في الدنيا . فإن لم تف بطهرهم طهروا في نهر الجحيم يوم القيمة : نهر التوبة النصوح ، ونهر الحسنات المستقرة للأوزار المحيطة بها ، ونهر المصائب العظيمة المكفرة . فإذا أراد الله بعد

خيراً أدخله أحد هذه الأنهار الثلاثة. فور دعوة القيامة طيباً طاهراً، فلم يحتج إلى التطهير الرابع . (المدارج ٣١٠/٣١٢)

### الفرق بين إضافة العلم إلى الله تعالى وعدم إضافة المعرفة إليه

فالفرق بين إضافة العلم إليه تعالى وعدم إضافة المعرفة لاترجع إلى الأفراد والتركيب في متعلق العلم وإنما ترجع إلى نفس المعرفة ومعناها فإنها في مجرى استعمالها إنما تستعمل فيما سبق تصوره من نسيان أو ذهول أو عزوب عن القلب فإذا تصور وحصل في الذهن قيل عرفه أو وصف له صفة ولم يره فإذا رأه بتلك الصفة وتعينت فيه قيل عرفه إلا ترى أنه إذا غاب عنك وجه الرجل ثم رأيته بعد زمان فتبينت أنه هو قلت عرفته وكذلك عرفت اللفظة وعرفت الديار وعرفت المنزل وعرفت الطريق (وسر المسألة) أن المعرفة لتمييز ما اختلط فيه المعروف بغيره فاشتبه بالمعرفة تمييز له وتعين ومن هذا قوله تعالى (يعرفونه كما يعرفون أبناءهم) فأئمهم كان عندهم من صفات قبل أن يروه ما طابق شخصه عند رؤيته وجاء كما يعرفون أبناءهم من باب ازدواج الكلام وتشبيه أحد اليقينيين بالآخر فتأمله وقد بسطنا هذا في كتاب التحفة المكية<sup>(١)</sup> وذكرنا فيها من الأسرار والفوائد مالا يكاد يشتمل عليه مصنف . (البدائع ص ٦٢ الجزء الثاني).

(٢) قلت وقع في القرآن لفظ (المعرفة) ولفظ (العلم) فلفظ (المعرفة) كقوله (ما عرفوا من الحق) وقوله (الذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم).

وأما لفظ (العلم) فهو أوسع اطلاقاً، كقوله (فأعلم أنه لا إله إلا الله) وقوله (شهد الله أنه لا إله إلا هو) وقوله (الذين آتيناهم الكتاب يعلمون أنه منزّل من ربكم بالحق) وقوله (قل ربّي زدني علماً) وقوله (أفمن يعلم أنما أنزل إليك من ربكم

(١) من كتب ابن القيم المقودة اللهم يسر إخراجها.

(٢) من كلام ابن القيم في هذا الفرق في كتاب المدارج .

الحق كمن هو أعمى؟) وقوله (قل هي يستوي الذي يعلمون والذين لا يعلمون؟) وقوله (وقال الذي أتوا العلم : ويلكم ثواب الله خير من آمن وعمل صالحا) وقوله (وتلك الأمثال نضربها للناس . وما يعقلها إلا العالمون) وقوله (قال الذي عنده علم من الكتاب) وقوله (اعلموا أن الله يحي الأرض بعد موتها) وقوله (اعلموا إنما الحياة الدنيا لعب ولهموا) وقوله (وانقوا الله واعلموا أنكم ملائقوه) وقوله (فاعلموا إنما أنزل بعلم الله) وهذا كثير .

واختار الله لنفسه اسم (العلم) وما تصرف منه . فوصف نفسه بأنه عالم ، وعليم ، وعلام ، وعلم ، ويعلم . وأخبر أن له علما ، دون لفظ (المعرفة) في القرآن .  
ومعلوم أن الاسم الذي اختاره الله لنفسه أكمل نوعه المشارك له في معناه .

وإنما جاء لفظ (المعرفة) في القرآن في مؤمني أهل الكتاب خاصة . كقوله (ذلك بأن منهم قسيسين وربانى وأنهم لا يستكبرون - إلى قوله - مما عرفوا من الحق) وقوله (الذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبنائهم) . المدارج (٣٣٤-٣٣٥) .

**نحو الاستثناء على المستقبل دون الماضي وسر الفرق في ذلك**

الفرق بين البابين أن الأمور الماضية قد علم أنها وقعت بمشيئة الله ، والشرط إنما يؤثر في المستقبل ، فلا يصح أن يقول : قمت أمس إن شاء الله ، فلو أراد الآخبار عن وقوعها بمشيئة الله أتى بغير صيغة الشرط ، فيقول فعلت كذا بمشيئة الله وعنه وتأييده ، ونحو ذلك بعد قوله ونحو ذلك سقط كثير وهو بخلاف قوله غداً أفعل إن شاء الله وأما قوله (قم إن شاء الله) ولا (لا تقم إن شاء الله) فلا فائدة في هذا الكلام إذ قد علم أنه لا يفعل إلا بمشيئة الله فأي معنى لقوله : إن شاء الله لك القيام فقم وإن لم يشاء فلا تقم ؟ نعم لو أراد بقوله قم أولاً تقم الخبر وأخرجه مخرج الطلب تأكيداً أي تقوم إن شاء الله صح ذلك كما إذا قال : مُتْ على الإسلام

إن شاء الله ولا تمت إلا على توبه إن شاء الله ونحو ذلك. وكذا إن اراد بقوله (قم إن شاء الله) رد المشيئة إلى معنى خبري، أي ولا تقوم إلا أن شاء الله، فهذا صحيح مستقيم لفظاً ومعنى، (وما بعثت إن شاء الله، واشترطت إن شاء الله) فإن أراد به التحقيق صح وانعقد العقد، وإن أراد به التعليق لم يكن المذكور انشاء، وتنافي الإنشاء والتعليق، إذ زمن الإنشاء يقارن وجود معناه، وزمن وقوع المعلق يتأخر عن التعليق، فتنافي. (إعلام الموقعين ص ٧٦ الجزء الرابع).

### الفرق بين المعيه المطلقة ومطلق المعيه

قال تعالى (يا أيها الذين آمنوا انثوا الله وكونوا مع الصادقين) قال غير واحد من السلف : هم أصحاب محمد ﷺ ، ولا ريب أنهم أئمة الصادقين ، وكل صادق بعدهم فبهم يأتى في صدقه ، بل حقيقة صدقه اتباعه لهم وكونه معهم ، وملوون أن من خالفهم في شيء - وإن وافقهم في غيره - لم يكن معهم فيما خالفهم فيه ، وحيثئذ فيصدق عليه أنه ليس معهم ، فتنافي عنه المعيه المطلقة ، وإن ثبت له قسط من المعيه فيما وافقهم فيه ، فلا يصدق عليه أنه معهم بهذا القسط ، وهذا كما نفي الله ورسوله الإيمان المطلق عن الزاني والشارب والسارق والمنتORB حيث لا يستحق اسم المؤمن وأن لم ينتف عنه مطلق الاسم الذي يستحق لأجله أن يقال : معه شيء من الإيمان ، وهذا كما أن اسم الفقيه والعالم عند الاطلاق لا يقال لمن معه مسألة أو مسألتان من فقهه وعلم ، وإن قيل : معه شيء من العلم . ففرق بين المعيه المطلقة ومطلق المعيه ، وملوون أن المأمور به الأول لا الثاني ، فإن الله تعالى لم يرد منا أن تكون معهم في شيء من الأشياء وأن تُحصل من المعيه ما يطلق عليه الاسم ، وهذا غلط عظيم في فهم مراد رب تعالى من أوامره ، فإذا أمرنا بالقوى والبر والصدق والعلمة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد ونحو ذلك لم يرد منا أن نأتي من ذلك بأقل ما يطلق عليه الاسم وهو مطلق الماهية المأمور بها حيث

نكون ممتنعين لأمره إذا أتينا بذلك، وتمام تقرير هذا الوجه بما تقدم في تقرير الأمر بمتابعهم سواء (الاعلام ١٣٢ الجزء الرابع).

### الفرق بين الإرادة الكونية والشرعية

وتحقيق القول في ذلك<sup>(١)</sup> أنه يمتنع اطلاق ارادة الشر عليه و فعله نفياً و اثباتاً لما في اطلاق لفظ الارادة والفعل من ايهام المعنى الباطل ونفي المعنى الصحيح . فإن الإرادة تطلق بمعنى المشيئة وبمعنى المحبة والرضا .

فالاول كقوله (إن كان الله يريد أن يغويكم) و قوله (ومن يردد أن يضلهم) و قوله (وإذا آردنا أن نهلك قريه) والثاني كقوله (والله يريد أن يتوب عليكم) و قوله (يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر) . فالارادة بالمعنى الأول تستلزم وقوع المراد ولا تستلزم محبته والرضا به . وبالمعنى الثاني لا يستلزم وقوع المراد و تستلزم محبته . فإنها لا تنقسم ، بل كل ما أراده من أفعاله فهو محظوظ مرضى له . ففرق بين ارادة أفعاله وارادة مفعولاته ، فإن أفعاله خير كلها وعدل مصلحة و حكمة لا شر فيها بوجه من الوجوه .

وأما مفعولاته فهي مورد الإنقسام . وهذا إنما يتحقق على قول أهل السنة ان الفعل غير المفهوم والخلق غير المخلوق ، كما هو الموفق للعقول والفطر واللغة ودلالة القرآن والحديث واجماع أهل السنة ، كما حكاه البغوي في شرح السنة عنهم . وعلى هذا فها هنا ارادتان ومرادان : ارادة أن يفعل ، ومرادها فعله القائم به . وارادة أن يفعل عبده ، ومرادها مفعوله المنفصل عنه ، وليس بمتلازمين . فقد يريد من عبده أن يفعل ولا يريد من نفسه اعانته على الفعل وتوفيقه له وصرف موانعه عنه كما أراد من ابليس أن يسجد لآدم ولم يردد من نفسه أن يعينه على السجود ويوقفه له ويثبت قلبه عليه ويصرفه اليه . ولو أراد ذلك منه لسجد له لا

(١) وهو هل ينسب إلى الله تعالى إرادة الشر و فعله .

محالة، قوله : (فعال لما يريد) اخباره عن ارادته ل فعله لا لفعل عبيده. وهذا الفعل والإرادة لا ينقسم إلى خبر وشر كما تقدم . وعلى هذا فإذا قيل هو مريد للشر أوهم أنه محب له راض به . وإذا قيل أنه لم يرده أوهم أنه لم لا يخلقه ولا كونه . وكلامها باطل . ولذلك إذا قيل إن الشر فعله أو انه يفعل الشر أوهم ان الشر فعله القائم به ، وهذا محال . وإذا قيل لم يفعله أو ليس بفعل له أوهم أنه لم يخلقه ولم يكونه ، وهذا محال . فانظر ما في اطلاق هذه اللفاظ في النفي والاثبات من الحق والباطل الذي يتبع بالاستقصاء والتفصيل .

وإن الصواب في هذا الباب مادل عليه القرآن والسنة من أن الشر لا يضاف إلى الرب تعالى لا وصفا ولا فعلا ، ولا يتسمى باسمه بوجه من الوجه . وإنما يدخل في مفعولاته بطريق العموم ، قوله تعالى (قل أعوذ برب الفلق من شر ما خلق) فما هاهنا موصولة أو مصدرية . والمصدر بمعنى المفعول ، أي من الشر الذي خلقه ، أو من شر مخلوقه ، وقد يحذف فاعله كقوله حكاية عن مؤمني الجن (وانا لا ندرى أشر أريد بمن في الأرض أم أراد بهم ربهم رشدا) وقد يسند إلى محله القائم به كقول إبراهيم الخليل (الذي خلقني فهو يهدين والذي هو يطعمني ويسقيني وإذا مرضت فهو يشفيني) وقول الخضر (أما السفينة فكانت لمساكين يعملون في البحر فأردت أن أعييها) وقال في بلوغ الغلامين (فأراد ربك أن يبلغ أشدهما) وقد جمع الأنواع الثلاثة في الفاتحة في قوله (اهدنا الصراط المستقيم . صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين) والله تعالى إنما نسب إلى نفسه الخير دون الشر فقال تعالى (قل اللهم مالك الملك تؤتي الملك من تشاء وتنتزع الملك من تشاء وتعز من تشاء وتذل من تشاء بيدك الخير إنك على كل شيء قادر) وأخطاء من قال المعنى بيدك الخير والشر لثلاثة أوجه احدها أنه ليس في اللفظ ما يدل على إرادة هذا المذوف بل ترك ذكره قصراً أو بياناً أنه

ليس بمراد الثاني أن الذي بيد الله تعالى نوعان فضل وعدل كما في الحديث الصحيح عن النبي ﷺ «يمين الله ملائى لا يغيبها نفقة سحاء الليل والنهار أرأيت ما انفق منذ خلق الخلق فإنه لن يغصب ما في يمينه وببيده الآخري القسط يخفيض ويرفع» فالفضل لإحدى الديين والعدل للأخرى وكلاهما خير لا شر فيه بوجه الثالث أن قول النبي ﷺ «لبيك وسعديك والخير ببديك والشر ليس عليك» كالنفسير للاية ففرق بين الخير والشر وجعل أحدهما في يدي الرب سبحانه وقطع إضافة الآخر إليه مع اثبات عموم خلقه لكل شيء. (شفاء العليل ص ٤٤٧).

### **الفرق بين الحكم والقضاء الكوني والشرع**

الحكم والقضاء نوعان : ديني وكوني . فالدين يجب الرضا به ، وهو من لوازם الاسلام ، والكوني منه ما يجب الرضا به ، كالنعم التي يجب شكرها ومن تمام شكرها الرضا بها ، ومنه ملا يجوز الرضا به كالمعائب والذنوب التي يسخطها الله وإن كانت بقضاء وقدره ، ومنه ما يستحب الرضا به كالمصائب . وفي وجوبه قولان ، هذا كله في الرضا بالقضاء الذي هو المضي ، وأما القضاء الذي هو وصفه سبحانه وفعله ، كعلمه وكتابه وتقديره ومشيئته ، فالرضا به من تمام الرضا بالله رباً والهاً ومالكاً ومدبراً ، فبهذا التفصيل يتبيّن الصواب ويزول اللبس في هذه المسألة العظيمة التي هي مفرق طرق بين الناس .

(شفاء العليل ص ٤٦١)

### **الفرق بين القضاء والحكم والإرادة الكوني والشرع**

في انقسام القضاء والحكم والإرادة والكتابة والأمر والأذن والجعل والكلمات والبعث والارسال والتحريم والإيتاء إلى كوني متعلق بخلقه ، وإلى ديني متعلق بأمره ، وما يحقق ذلك من إزالة اللبس والاشكال .

فما كان من كوني فهو متعلق بربوبيته وخلقه. وما كان من الدين فهو متعلق بإلهيته وشرعه. وهو كما أخبر عن نفسه سبحانه له الخلق والأمر. فالخلق قضاوه وقدره وفعله. والأمر شرعه ودينه. فهو الذي خلق وشرع وأمر. وأحكامه جارية على خلقه قدرًا وشرعًا. ولا خروج لأحد عن حكمه الكوني القدري. وأما حكمه الديني الشرعي فيعصيه الفجار والفساق. والأمران غير متلازمين. فقد يقضي ويقدر ما لا يأمر به ولا شرعه، وقد يشرع ويأمر بما لا يقضيه ولا يقدره. ويجتمع الأمران فيما وقع من طاعات عباده وإيمانهم. وينتفي الأمران عما لم يقع من المعاصي والفسق والكفر. وينفرد القضاء الديني والحكم الشرعي فيما أمر به وشرعه ولم يفعله المأمور. وينفرد الحكم الكوني فيما وقع من المعاصي.

إذا عرفت ذلك فالقضاء في كتاب الله نوعان كوني وقدري ، قوله (فلا قضاينا عليه الموت) قوله (وقضى بينهم بالحق) ، وشرعى دينى ، قوله : (وقضى ربكم لا تعبدوا الا اياده) أي أمر وشرع . ولو كان قضاء كونيا لما عبد غير الله .

والحكم أيضا نوعان . فالكوني قوله (قال رب احكم بالحق) أي افعل ما تنصر به عبادك وتخذل به أعدائك . والديني قوله : (ذلك حكم الله يحكم بينكم) قوله (ان الله يحكم ما يريد) وقد يرد بالمعنىين معا ، قوله (ولا يشرك في حكمه أحد) فهذا يتناول حكمه الكوني وحكمه الشرعي . والإرادة أيضا نوعان : فالكونية قوله تعالى (فعال لما يريد) قوله (وإذا أردنا أن نهلك قريبة) قوله (ان كان الله يريد أن يغويكم) قوله (ونريد أن نمن على الذين استضعفوا في الأرض) . والدينية قوله (يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر) قوله (والله يريد أن يتوب عليكم) فلو كانت هذه الإرادة كونية لما حصل العسر لأحد منا ، ولا وقعت التوبة من جميع المكلفين . وبهذا التفصيل يزول الاشتباه في مسألة الأمر والإرادة

هل هما متلازمان أم لا . (شفاء العليل ٤٦٥)

### الفرق بين الكلمات والبعثة والارسال والتحريم والإيتاء الكوني والشرعى

وأما الكلمات الكونية فقوله (وكذلك حقت كلمة ربك على الذين فسقوا أنهم لا يؤمنون) وقوله (وتمنت كلمة ربك الحسنة على بنى اسرائيل بما صبروا) وقوله (أعوذ بكلمات الله التامات التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر من شر ما خلق) فهذه الكلمات الكونية التي يخلق بها ويكون . ولو كانت الكلمات الدينية التي يأمر بها وينهي وكانت مما يجاوزهن الفجار والكفار ، وأما الدينى فقوله (إن أحد من المشركين استجارك فأجره حتى يسمع الله) والمراد به القرآن ، وقوله بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ في النساء ( واستحللت فروجهن بكلمة الله) أي اباحته ودينه ، وقوله تعالى (فانكروا ماطب لكم من النساء) وقد اجتمع النوعان في قوله ( وصدق بكلمات ربها وكتبه) فكتبه كلماته التي يأمر بها وينهي ويحرم ، وكلمات التي يخلق بها ويكون . فأخبر أنها ليست جهemicة تنكر كلمات دينه وكلمات تكوينه وتجعلها خلقا من جملة مخلوقاته .

وأما البعث الكوني فقوله (إذا جاء وعد أولاً دهما بعثنا عليكم عباداً لنا أولى بأس شديد) وقوله (فبعث الله غرابة يبحث في الأرض) وأما البعث الدينى فقوله ( هو الذي بعث في الأميين رسولاً منهم) وقوله (كان الناس أمة واحدة فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين) .

وأما الارسال الكوني فقوله (ألم ترَ أنساً أرسلنا الشياطين على الكافرين تؤذرهم أزوا) وقوله ( وهو الذي أرسل الرياح) وأما الدينى فقوله ( هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق) وقوله (أنا أرسلنا اليكم رسولاً شاهداً عليكم كما أرسلنا إلى فرعون رسولاً) .

وأما التحريم الكوني فقوله (وحرمنا عليه المراضع من قبل) وقوله (قال فإنها محرمة عليهم أربعين سنة) وقوله (وحرام على قرية أهلkanها أنهم لا يرجعون) وأما التحريم الديني فقوله (حرمت عليكم أمها لكم) و (حرمت عليكم الميتمة) و (حرم عليكم صيد البر مادمتم حرما) (وأحل الله البيع وحرم الربا).

وأما الایتاء الكوني فقوله (والله يؤتي ملكه من يشاء وقوله (قل اللهم مالك الملك تؤتي الملك من تشاء) وقوله (وأتيناهم ملكاً عظيماً). وأما الایتاء الديني فقوله (وما آتاكم الرسول فخذوه) وقوله (خذوا ما أتيناكم بقوة)، وأما قوله (يؤتي الحكمة من يشاء ومن يؤتي الحكمة فقد أتى خيراً كثيراً) فهذا يتناول النوعين، فإنه يؤتى بها من يشاء أمراً وديناً وتوفيقاً والهاماً.

وأنبياؤه ورسله وأتباعهم حظهم من هذه الأمور الديني منها، وأعداؤه واقفون مع القدر الكوني، فحيث ما مال القدر مالوا معه. فدينهم دين القدر، ودين الرسل وأتباعهم دين الأمر. فهم يدينون بأمره ويؤمنون بقدره، وخصماء الله يعصون أمره ويحتاجون بقدره، ويقولون نحن واقفون مع مراد الله. نعم مع مراده الكوني لا الديني، ولا ينفعكم وقوفكم مع المراد الكوني، ولا يكون ذلك عذراً لكم عنده، إذ لو عذر بذلك لم يذم أحد من خلقه، ولم يعاقبه، ولم يكن في خلقه عاص ولا كافر، ومن زعم ذلك فقد كفر بالله وكتبه كلها وجميع رسله.

وبالله التوفيق. (شفاء العليل ص ٤٦٩).

### الفرق بين الكتابة والأمر والاثن والجهل الكوني والشرع

وأما الكتابة فالكونية كقوله (كتب الله لأعلن أنا ورسلي) وقوله (ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر أن الأرض يرثها عبادي الصالحون) وقوله (كتب عليه أنه من تولاه فإنه يضلها ويهدية إلى عذاب السعير) والشرعية الأممية كقوله (كتب عليكم الصائم) وقوله (حرمت عليكم أمها لكم) إلى قوله (كتاب الله عليكم) وقوله

(وكتبنا عليهم فيها أن النفس بالنفس) فال الأولى كتابه بمعنى القدر . والثانية كتابة بمعنى الأمر .

والأمر الكوني كقوله (إنما أمره إذا أراد شيء أن يقول له كن فيكون) قوله (وما أمرنا إلا واحدة كلام بالبصر) قوله (وإذا أردنا أن نهلك قرية أمرنا مترفيها ففسقوا فيها) فهذا أمر تقديري كوني لا أمر ديني شرعي ، فإن الله لا يأمر بالفحشاء . والمعنى قضينا ذلك وقدرناه . وقالت طائفة : بل هو أمر ديني ، والمعنى أمرناهم بالطاعة فخالفونا وفسقوا .

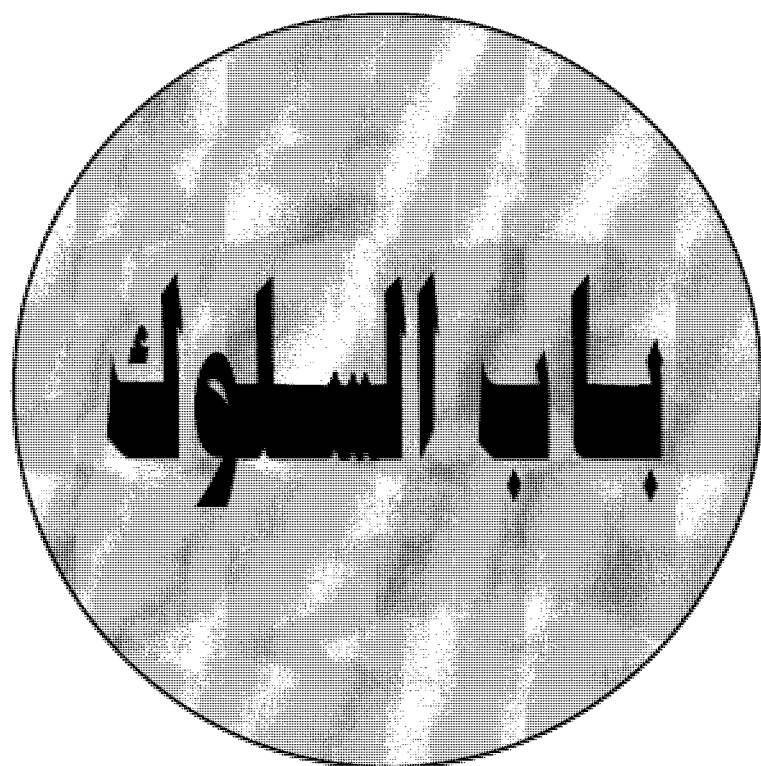
والقول الأول أرجح لوجهه : أحدهما أن الأضمار على خلاف الأصل ، فلا يصار إليه إلا إذا لم يمكن تصحيح الكلام بدونه . الثاني أن ذلك يستلزم أضمارين ، أحدهما أمرناهم بطاعتنا ، والثاني فخالفونا أو عصونا ، ونحو ذلك . الثالث أن ما ما بعد الفاء في مثل هذا التركيب هو المأمور به نفسه ، كقولك : أمرته فعل وأمرته فقام وأمرته فركب . لا يفهم المخاطب غير هذا . الرابع أنه سبحانه جعل سبب هلاك القرية أمره المذكور . ومن المعلوم أن أمره بالطاعة والتوحيد لا يصلاح أن يكون سبب الهلاك ، بل هو سبب للنجاة والفوز ، فإن قيل أمره بالطاعة مع الفسق هو سبب الهلاك ، قيل هذا يبطل بالوجه الخامس ، وهو أن هذا الأمر لا يختص بالترفرين ، بل هو سبحانه يأمر بطاعته واتباع رسالته المترفرين وغيرهم ، فلا يصح تخصيص الأمر بالطاعة بالترفرين ، يوضحه الوجه السادس أن الأمر لو كان بالطاعة لكان هو نفس إرسال رسالته إليهم ، ومعلوم أنه لا يحسن أن يقال أرسلنا رسالنا إلى مترفيها ففسقوا فيها ، فإن الإرسال لو كان . إلى المترفرين لقال من عداهم نحن لم يرسل علينا . السابع أن ارادة الله سبحانه لأهلاك القرية إنما يكون بعد إرسال الرسل إليهم وتكذيبهم ، وإلا فقيل ذلك هو لا يريد أهلاكهم ، لأنهم معذرون بغفلتهم ، وعدم بلوغ الرسالة إليهم قال تعالى ( وما كان ربك ليهلك القرى بظلم وأهلها مصلحون ) . فإذا أرسل الرسل فكذبواهم يوم أراد أهلاكها فأمر

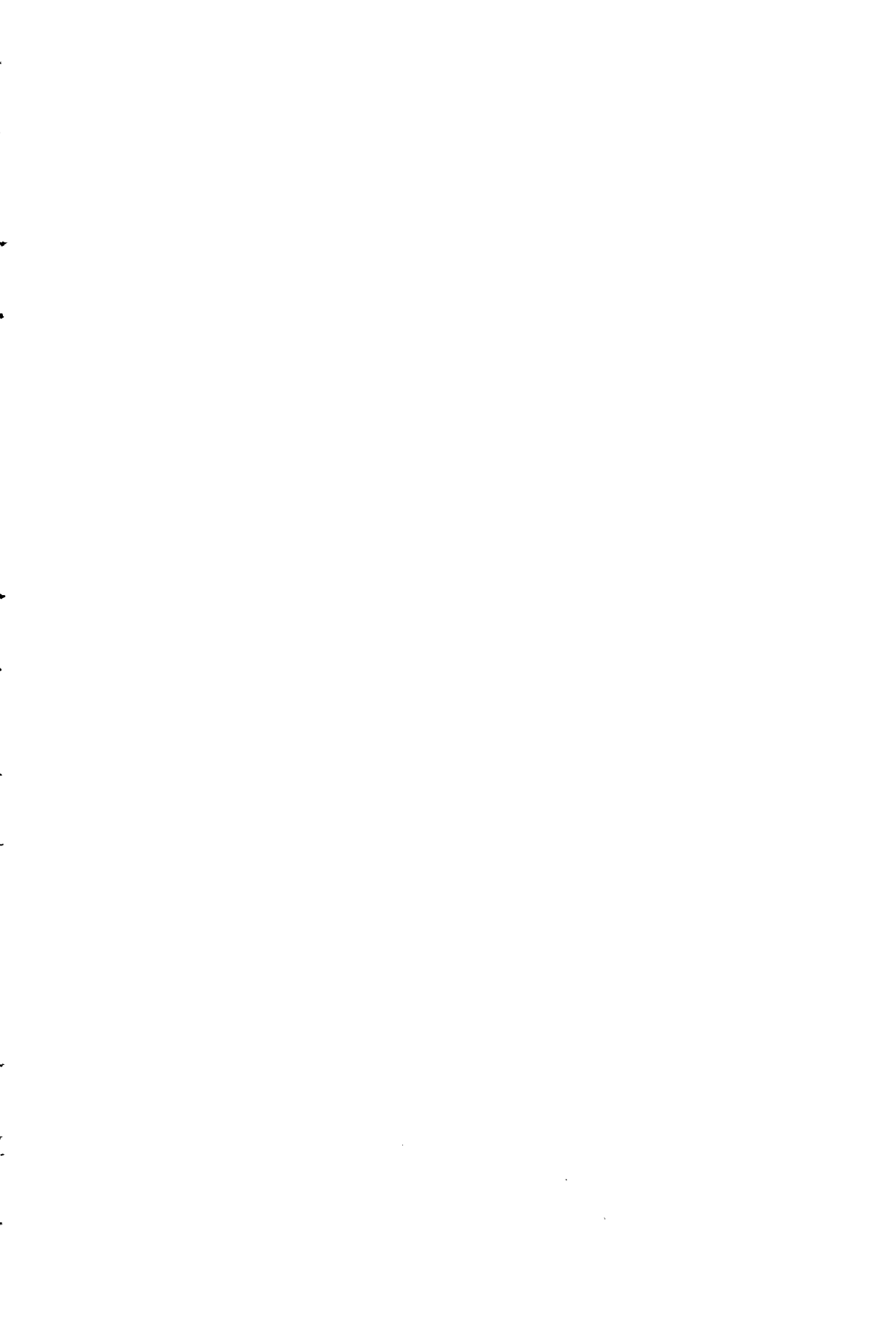
رؤسائهما ومتزلفها أمراً قدرياً كونياً لا شرعاً دينياً بالفسق في القرية فاجتمع أهلها على تكذيبهم وفسق رؤسائهم، فحينئذ جاءها أمر الله وحق عليها قوله بالهلاك. والمقصود ذكر الأمر الكوني والديني. ومن الدين قوله (إن الله يأمر بالعدل والاحسان) وقوله (إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها وهو كثير.

وأما الإذن الكوني فقوله تعالى «وماهم بضارين به من أحد إلا بإذن الله» أي بمشيئته وقدره.

وأما الدين فقوله «ما قطعتم من لينة أو تركتموها قائمة على أصولها فباءذن الله» أي بأمره ورضاه وقوله «قل آرأيتم ما أنزل الله لكم من رزق فجعلتم منه حراماً وحللاً قل الله آذن لكم بهذا أم على الله تفترون» وقوله «أم لهم شركاء وشرعوا لهم من الدين مالم يأذن به الله» وأما الجعل الكوني فقوله «إنا جعلنا في عناقهم أغلالاً فهي إلى الأذقان فهم مقمحون. وجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهم سداً» وقوله «ويجعل الرجس على الذيب لا يعقلون» وقوله «والله جعل لكم من أنفسكم أزواجاً» وهو كثير.

وأما الجعل الديني فقوله «ما جعل الله من بحيرة ولا سائبة ولا صلبة ولا حام» أي ما شرعت ذلك ولا أمر به وإنما فهو مخلوق له واقع بقدرته ومشيئته. (شفاء العليل ص ٤٦٧).





## الفرق بين الرفق والكسل والمداراة والمأهنة

وفي الصحيح (أن الله رفيق يحب الرفق ويعطي على الرفق ما لا يعطي على العنف). وفيه أيضاً (من أعطى حظه من الرفق فقد أعطى حظه من الخير) فالرفق شيءٌ والتواني والكسل شيءٌ فإن المتواني يتناقل عن مصلحته بعد امكانها فيتقاعد عنها، والرفيق يتلطف في تحصيلها بحسب الامكان مع المطاوعة وكذلك المداراة صفة مدح والمأهنة صفة ذم، والفرق بينهما أن المدارى يتلطف ب أصحابه حتى يستخرج منه الحق أو يرده عن الباطل، والمأهنة يتلطف به ليقره على باطله ويتركه على هواه، فالمداراة لأهل الإيمان والمأهنة لأهل النفاق، ولقد ضرب لذلك مثل مطابق وهو حال رجل به قرحة قد آلت له فجاءه الطبيب المداوى الرفيق فتعرف حالها ثم أخذ في تلبيتها حتى إذا نضجت أخذ في بطها<sup>(١)</sup> برفق وسهولة، حتى إذا أخرج ما فيها وضع على مكانها من الدواء والمرهم ما يمنع فساده ويقطع مادته ثم تابع عليها بالمرادم التي تنبت اللحم ثم يذر عليها بعد نبات اللحم ما ينشف رطوبتها ثم يشد عليها الرباط ولم يزل يتابع ذلك حتى صلحت، والمأهنة قال لصاحبها : لا بأس عليك منها وهذه لا شيء فاسترها عن العيون بخرقة ثم إله عنها فلا تزال مادتها تقوى و تستحكم حتى عظم فسادها. (الروح ص ٣٤٦)

## الفرق بين خشوع الإيمان وخشوع النفاق

إن خشوع الإيمان هو خشوع القلب لله بالتعظيم والإجلال والوقار والمهابة

(١) شعها.

والحياء فينكسر القلب لله كسرة ملئمة من الوجل والخجل والحب والحياة وشهود نعم الله وجنایاته هو فيخشع القلب لا محالة فيتبعة خشوع الجوارح وأما خشوع النفاق فيبدو على الجوارح تصنعاً وتكتفاً والقلب غير خاشع، وكان بعض الصحابة يقول أعود بالله من خشوع النفاق، قيل له وما خشوع النفاق؟ قال أن يُرى الجسد خاشعاً والقلب غير خاشع. فالخاشع لله عبدٌ قد خمدت نيرات شهوته وسكن دخانها عن صدره فانجلى الصدر وأشرق فيه نور العظمة فماتت شهوات النفس للخوف والوقار الذي حشى به وخدمت الجوارح وتوفّر القلب واطمأن إلى الله وذكره بالسکينة التي نزلت عليه من ربّه فصار مختبأ له والمختب المطمئن فإن الخبت من الأرض من اطمأن فاستنقع فيه الماء، فكذلك القلب المختب قد اطمأن كالبقعة المطمئنة من الأرض التي يجري إليها الماء فيستقر فيها، وعلامة أن يسجد بين يدي ربّه اجلالاً له وذلاً وانكساراً بين يديه سجدة لا يرفع رأسه عنها حتى يلقاءه. وأما القلب المتكبر فإنه قد اهتز بتكبره عرباً فهو كبقعة رابية من الأرض لا يستقر عليه الماء فهذا خشوع الإيمان.

وأما التماوت وخشوع النفاق فهو حال عن تكفل اسكان الجوارح تصنعاً ومراءة ونفسه في الباطن شابة طرية ذات شهوات وارادات فهو يتخشع في الظاهر وحية الوادي وأسد الغابة رابض بين جنبيه ينتظر الفريسة (الروح ص ٣٤٨).

### الفرق بين شوف النفس والتيه

وأما شرف النفس فهو صيانتها عن الدنایا والرذائل والمطامع التي تقطع أعناق الرجال فيربأ بنفسه عن أن يلقاها في ذلك، بخلاف التيه فإنه خلف متولد بين أمررين أتعجباً بنفسه وازدراءه بغيره فيتولد من هذين التيه والأول يتولد بين خلقين كريمين اعزاز النفس واكرامها وتعظيم مالكها وسيدها أن يكون عبده دني

وضيعا خسيسا فيتولد من بين هذين الخلقين شرف النفس وصيانتها ، وأصل هذا كله استعداد النفس وتهيؤها وامداد ولديها ومولاها لها فإذا فقد الاستعداد والإمداد فقد الخير كله . (الروح ص ٣٤٨)

### الفرق بين الحمية والجفاء

فالحمية فطام النفس عن رضاع اللؤم من ثدي هو مصب الخبائث والرذائل والدنيا ولو عذر لبني وتهالك الناس عليه فإن لهم فطاماً تقطع معه الأكباد حسرات فلابد من الفطام فإن شئت عجل وأنت محمود مشكور . وإن شئت آخر وأنت غير مأجور . بخلاف الجفاء فإنه غلظة في النفس وقساوة في القلب وكثافة في الطبع يتولد عنها خلق يسمى الجفاء . (الروح ص ٣٤٨)

### الفرق بين التواضع والمهانة

أن التواضع يتولد من بين العلم بالله سبحانه ومعرفته أسمائه وصفاته ونوعت جلاله وتعظيمه ومحبته وإجلاله ، ومن معرفته بنفسه وتفاصيلها وعيوب عمله وأفاتها ، يتولد من بين ذلك كله خلق هو التواضع وهو انكسار القلب لله وخفض جناح الذي والرحمة بعباده فلا يرى له على أحد فضلا ولا يرى له عند أحد حقاً بل يرى الفضل للناس عليه والحقوق لهم قبله ، وهذا خلق إنما يعطيه الله عز وجل من يحبه ويكرمه ويقربه .

وأما الممانة : فهي الدناءة والخسنة وبذل النفس وابتذالها في نيل حظوظها وشهواتها كتواضع السفل في نيل شهواتهم وتواضع المفعول به للفاعل وتواضع طالب كل حظ لمن يرجوا نيل حظه منه فهذا كله ضعة لا تواضع والله سبحانه يحب التواضع ويبغض الضعف والمهانة : وفي الصحيح عنه عليه السلام (أوحى إلى أن تواضعوا حتى لا يفخر أحد على أحد ولا يبغي أحد على أحد) والتواضع المحمود على نوعين :

النوع الأول : تواضع العبد عند أمر الله امثلاً وعند نهبه اجتناباً فإن النفس طلب الراحة تتلألأ في أمره فيبدو منها نوع اباء وشراط هرباً من العبودية وتثبت عند نهاية طلباً للظفر بما منع منه فإذا وضع العبد نفسه لأمر الله ونهيه فقد تواضع للعبودية .

النوع الثاني : تواضعه لعظمة الرب وجلاله وخصوصه لعزته وكيرياته فكلما شمحت نفسه ذكر عظمة الرب تعالى وتفرده بذلك وغضبه الشديد على من نازعه ذلك فتواضعت إليه نفسه وانكسر لعظمة الله قلبه واطمأن لهيبته وأختب لسلطانه، فهذا غاية التواضع وهو يستلزم الأول من غير عكس والتواضع حقيقة من رزق الأمرين والله المستعان . (الروح ص ٣٤٩)

**الفرق بين القوة في أمر الله والهلو في الأرض وفي الحمية لله والحمية للنفس**  
وكذلك القوة في أمر الله هي من تعظيمه وتعظيم أوامره وحقوقه حتى يقيمها لله والهلو في الأرض هو من تعظيم نفسه وطلب تفردها بالرياسة ونفذ الكلمة سواء عز أمر الله أو هان بل إذا عارضه أمر الله وحقوقه ومرضاته في طلب علوه لم لفت إلى ذلك وأهدره وأماته في تحصيل علوه .

وكذلك الحمية لله والحمية للنفس ، فالأولى يثيرها تعظيم الأمر والأمر . والثانية يثيرها تعظيم النفس والغضب لفوats حظوظها فالحمية لله أن يحمي قلبه له من تعظيم حقوقه وهي حال عبد قد أشراق على قلبه نور سلطان الله فامتلاً قلبه بذلك النور فإذا غضب فإنما يغضب من أجل نور ذلك السلطان الذي ألقى على قلبه وكان رسول الله ﷺ إذا غضب احمرت وجنتاه وبدا بين عينيه عرق يدره الغضب ولم يقم لغضبه شيء حتى ينتقم لله .

وروي زيد بن أسلم عن أبيه أن موسى بن عمران عليهما السلام كان إذا غضب اشتعلت

قلنسوته نارا وهذا بخلاف الحمية للنفس فإنها حرارة تهيج من نفسه لفوات حظها أو طلبه فإن الفتنة في النفس والفتنة هي الحريق والنفس ملتبة بنار الشهوة والغضب فإنما هما حراراتان تظهران على الأركان حرارة من قبل النفس المطمئنة أثارها تعظيم حق الله وحرارة من قبل النفس الأمارة أثارها استشعار فوت الحظ .  
(الروح ص ٣٤٩ - ٣٥٠)

### الفرق بين الجواد والمسرف

أن الجواد حكيم يضع العطاء مواضعه والمسرف مبذر وقد يصادف عطاوه مواضعه وكثيرا لا يصادفه وايضاح ذلك أن الله سبحانه بحكمته جعل في المال حقوقا وهي نوعان :

حقوق موظفة وحقوق ثابتة (فالحقوق الموظفة) كالزكاة والنفقات الواجبة على من تلزم نفقة .

والثابتة : حق الضيف ومكافأة المهدى وما وقى به عرضه ونحو ذلك فالجواد يتوكى بماله أداء هذه الحقوق على وجه الكمال طيبة بذلك نفسه راضية مؤملة للخلاف في الدنيا والثواب في العقبى فهو يخرج بذلك بسماحة قلب وسخاوة نفس وانشراح صدر بخلاف المبذر فإنه يبسط يده في ماله بحكم هواه وشهوته جزاها لا على تقدير ولا مراعاة مصلحة وان اتفقت له فالأول بمنزلة من بذر حبة في الأرض تُنتِ وتوخي ببذره مواضع المغل والانبات فهذا لا يعد مبذرا ولا سفيها .

والثاني : بمنزلة من بذر حبة في سباخ وعزاز (١) من الأرض وأن اتفق بذره في محل النبات بذرة متراكما بعضه على بعض ، فذاك المكان البذر فيه ضائع معطل وهذا المكان بذرا متراكما بعضه على بعض ، فلذلك يحتاج أن يقلع

(١) الأرض الصلبة .

بعض زرعه ليصلح الباقي ولئلا تضعف الأرض عن تربيته والله سبحانه هو الجود على الاطلاق بل كل موجود في العالم العلوى والسفلى بالنسبة إلى وجوده أقل من قطرة في بحار الدنيا وهي من جوده ومع هذا فإنما ينزل بقدر ما يشاء وجوده لا ينافض حكمته ويضع عطاءه مواضعه وإن خفى على أكثر الناس أن تلك مواضعه فالله يعلم حيث يضع فضله وأي الحال أولى به. (الروح ص ٣٥١-٣٥٠).

### الفرق بين المهابة والكبر :

أن المهابة أثر من امتلأ القلب بعظامه له ومحبته واجلاله فإذا امتلأ القلب بذلك حل فيه النور ونزلت عليه السكينة وأليس رداء الهيبة فاكتسى وجهه الحلاوة والمهابة فأخذ بمجامع القلوب محبة ومهابة فحنت إليه الأفءدة وقرت به العيون وأنست به القلوب فكلامه نور، ومدخله نور، ومخرجته نور، وعلمه نور، وإن سكت علاه الوقار، وإن تكلم أخذ بالقلوب والأسماع .

وأما الكبر : فأثر من آثار العجب والبغى من قلب امتلأ بالجهل والظلم ترحلت منه العبودية، ونزلت عليه المقت إلى الناس شزر ومشيه بينهم تبخر ومعاملته لهم معاملة الاستئثار لا الإيثار ولا الانصاف ذاهب بنفسه فيها لا يبداء من لقيه بالسلام وإن رد عليه رأى أنه قد بالغ في الانعام عليه لا ينطلق لهم وجهه ولا يسعهم خلقه ولا يرى لأحد عليه حق ويرى حقوقه على الناس ولا يرى فضلهم عليه ويرى فضله عليهم لا يزداد من الله إلا بعدها ومن الناس إلا صغاراً أو بغضاً. (الروح ص ٢٥١).

### الفرق بين الصيانة والتكبر

أن الصائن لنفسه بمنزلة رجل قد لبس ثوباً جديداً نقى البياض ذا ثمن فهو يدخل

به على الملوك فمن دونهم فهو يصونه عن الوسخ والغبار والطبوع وأنواع الأثار ابقاء على بياضه ونقائه فتراء صاحب تغرر وهروب من الموضع التي يخش منها عليه التلوث فلا يسمح بأثر ولا طبع ولا لوث يعلو ثوبه وإن أصابه شيء من ذلك على غرة بادر إلى قلعه وازنته ومحو أثره.

وهكذا الصائن لقلبه ودينه يجتنب طبوع الذنوب وأثارها فإن لها في القلب طبوعاً وأثاراً أعظم من الطبوع الفاحشة في الثوب النقي البياض ولكن على العيون غشاوة أن تدرك تلك الطبوع ، فتراء يهرب من مطان التلوث ويحترس من الخلق ويتبع من مخالطهم مخافة أن يحصل لقلبه ما يحصل للثوب الذي يخالط الدباغين والذباخين والطباخين ونحوهم.

بخلاف صاحب العلو وإن شابه هذا في تحرزه وتجنبه فهو يقصد أن يعلو رقبهم و يجعلهم تحت قدمه ، فهذا لون وذاك لون . (الروح ص ٣٥٢).

### الفرق بين الشجاعة والجرأة

أن الشجاعة من القلب هي ثباته واستقراره عند المخاوف وهو خلق يتولد من الصبر وحسن الظن فإنه متى ظن الظفر وساعد الصبر ، ثبت كما أن الجن يتولد من سوء الظن ووسوسة النفس بالسوء وهو ينشأ عن الرئه فإذا ساء الظن ووسوست النفس بالسوء انتفخت الرئه فزاحت القلب في مكانه وضيق عليه حتى أزعجه في مستقرة فأصابه الزلازل والاضطراب لازعاج الرئه له وتضيقها عليه ولهذا جاء في حديث عمرو بن العاص الذي رواه أحمد وغيره عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم : (شر ما في المرء جبن خالع وشح هالع) فسمى الجن خالعاً لأنه يخلع القلب عن مكانه لانتفخ السحر وهو الرئه كما قال أبو جهل لعتبة بن ربيعة يوم بدر انتفخ سحرك ، فإذا زال القلب عن مكانه ضاع تدبير العقل فظهر الفساد على الجوارح فوضعت الأمور على غير مواضعها فالشجاعة

حرارة القلب وغضبه وقيامه وانتسابه وثباته فإذا رأته الأعضاء كذلك أعاشه فإنها خدم له وجنود كما أنه إذا ولى ولت سائر جنوده. وأما الجرأة فهي اقدام سببية قلة البلاة وعدم النظر في العاقبة بل تقدم النفس في غير موضع الاقدام يعرضه عن ملاحظة العارض فإذا عليها وإما لها. (الروح ص ٣٥٣).

### الفرق بين الحزم والجبن

الحازم هو الذي قد جمع عليه همه واراداته وعقله وزن الأمور بعضها ببعض فأعد لكل منها قرنه، ولفظة الحزم تدل على القوة والإجماع ومنه حزم الحطب فحازم الرأي هو الذي اجتمعت له شؤون رأيه وعرف منها خير الخيرين وشر الشررين فأحجم في موضع الاحجام رأياً وعقولاً لا جبنا ولا ضعفاً.

العجز الرأي مضياع لفرصته حتى إذا فات أمر عاتب القدر

(الروح ٣٥٣)

### الفرق بين الاقتصاد والشح

أن الاقتصاد خلق محمود يتولد من خلقين عدل وحكمة فالعدل في المنع والبذل وبالحكمة يضع كل واحد منها موضعه الذي يليق به فيتولد من بينهما الاقتصاد وهو وسط بين طرفين مذمومين كما قال تعالى (ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط فتقعد ملوماً محسوراً) وقال تعالى (والذين إذا أفقوا لم يسرقوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواماً) وقال تعالى (وكلوا واسربوا ولا تسرفو).

وأما الشح : فهو خلق ذميم يتولد من سوء الظن وضعف النفس ويمده وعد الشيطان حتى يصير هلعاً والهلع شدة الحرص على الشيء والشره به فيتولد عنه المنع لبذله والجزع لفقده كما قال تعالى (إن الإنسان خلق هلوعاً. إذا مسه الشر

جزوعاً. وإذا مسه الخير منوعاً). (الروح ٣٥٣).

### الفرق بين الاحتزاز وسوء الظن

أن المحترز بمنزلة رجل قد خرج بماله ومركتبه مسافراً فهو يحترز بجهده من كل قاطع للطريق وكل مكان يتوقع منه الشر وكذلك يكون مع التأهب والاستعداد وأخذ الأسباب التي بها ينجو من المكروه، فالمحترز كالمتسلح المتدرع الذي قد تأهب لقاء عدوه، وأعد له عدته فهمه في تهيئة أسباب النجاة، ومحاربة، عدوه قد أشغله عن سوء الظن به وكلما ساء به الظن أخذ في أنواع العدة والتأهب.

وأما سوء الظن : فهو امتلاء قلبه بالظنون السيئة بالناس حتى يطفح على لسانه وجوارحه، فهم معه أبداً في الهمز واللمز والطعن والعيب والبغض يبغضهم ويبغضونه، ويلعنهم ويلعنونه، ويحذرهم ويحذرمنه، فلاإلول يخالطهم ويحترز منهم، والثاني يتجنبهم ويلحقه أذاهم، الأول داخل فيهم بالنصيحة والإحسان مع الإحتزاز، والثاني خارج منهم مع العش والدغل والبغض. (الروح ٣٥٤).

### الفرق بين الفراسة والظن

إن الظن يخطيء ويصيب وهو يكون مع ظلمة القلب ونوره وطهارته ونجاسته ولهذا أمر الله تعالى باجتناب كثير منه وأخبر أن بعضه أثم.

وأما الفراسة : فأثنى على أهلها ومدحهم في قوله تعالى (ان في ذلك لآيات للمتوسمين) قال ابن عباس رضي الله عنه وغيره أي للمتفرسين وقال تعالى (يحسّهم الجاهل أغنياء من التعفف تعرفهم بسيماهم) وقال تعالى (ولو نشاء لأريناكم فلعرفتهم بسيماهم ولتعرفنهم في لحن القول) فالفراسة الصادقة لقلب قد تطهر وتصفى وتنزه عن الأدناس وقرب من الله فهو ينظر بنور الله الذي جعله

في قلبه . وفي الترمذى وغيره من حديث أبي سعيد قال : قال رسول الله صلى الله عليه وآلها وسلم (اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله) .

و هذه الفراسة نشأت له من قربة من الله فإن القلب إذا قرب من الله انقطعت عنه معارضات السوء المانعة من معرفة الحق و ادراكه و كان تلقيه من مشكاة قريبة من الله بحسب قربه منه وأضاء نه النور بقدر قربه فرأى في ذلك النور مالم يره البعيد والمحجوب .

كما ثبت في الصحيح من حديث أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وآلها وسلم فيما يروي عن ربه عز وجل أنه قال : ما تقرب إلى عبدي بمثل ما افترضته عليه ولا يزال عبدي يتقرب إلى بالنواول حتى أحبه فإذا أحبته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها فبى يسمع وبي يبصر وبي يبطش وبي يمشي ، فأخبر سبحانه أن تقرب عبده منه يفيده محبته له فإذا أحبه قرب من سمعه وبصره ويده ورجله فسمع به وأبصر به وبطش به ومشى به فصار قلبه كالمرأة الصافية تبدو فيها صور الحقائق على ما هي عليه فلا تكاد تخطئ له فراسة فإن العبد إذا أبصر بالله أبصر الأمر على ما هو عليه فإذا سمع بالله سمعه على ما هو عليه ، وليس هذا من علم الغيب بل علام الغيوب قدف الحق في قلب قريب مستبشر بنوره غير مشغول بنقوش الأباطيل والخيالات والوساوس التي تمنعه من حصول صور الحقائق فيه وإذا غلب على القلب النور فاض على الأركان وبادر من القلب إلى العين فكشف بعين بصره بحسب ذلك النور وقد كان رسول الله صلى الله عليه وآلها وسلم يرى أصحابه في الصلاة وهم خلفه كما يراهم وهم أمامه ، ورأى بيت المقدس عيانا وهو بمكة ، ورأى قصور الشام ، وأبواب صنائع ، ومدائن كسرى وهو بالمدينة يحفر الخندق ، ورأى أمراءه بموته وقد أصيروا وهو بالمدينة ، ورأى النجاشي بالحبشة لما مات

وهو بالمدينة فخرج إلى المصلى فصلى عليه، ورأى عمر سارية بنهاوند من أرض فارس هو وعساكر المسلمين وهم يقاتلون عدوهم فناداه ياسارية الجبل، ودخل عليه نفر من مذحج فيهم الأشتر النخعي فصعد فيه البصر وصوبه وقال أيهم هذا؟ قال مالك بن الحارث فقال ماله قاتله الله (إني لأرى للMuslimين منه يوماً عصيّاً) ودخل عمرو بن عبيد على الحسن فقال هذا سيد الفتيان إن لم يحدث. وقيل إن الشافعي ومحمد بن الحسن جلسا في المسجد الحرام فدخل رجل فقال محمد أنفرس أنه نجار، فقال الشافعي أنفرس أنه حداد، فسألاه فقال كنت حداداً وأنا اليوم انجر، ودخل أبو الحسن البوسنجي والحسن الحداد على أبي القاسم المناوي يعودانه فاشتريا في طريقهما بنصف درهم تفاحاً نسيئة فلما دخلاه عليه قال ما هذه الظلمة؟ فخرجا وقالا ما علمنا لعل هذا من قبل ثمن التفاح فأعطيا الثمن ثم عادا إليه وقع بصره عليهما فقال يمكن الإنسان أن يخرج من الظلمة بهذه السرعة؟ أخبراني عن شأنكما فأخبراه بالقصة فقال نعم كان كل واحد منكما يعتمد على صاحبه في إعطاء الثمن والرجل مستح منكما في التقاضي، وكان بين أبي زكريا النخعي وبين امرأة سبب قبل توبته فكان يوماً واقفاً على رأس «أبي عثمان الحيري» فتذكر في شأنها فرفع أبو عثمان إليه رأسه وقال ألا يستحي، وكان شاه الكرمانى جيد الفراسة لا تخطئ فراسته وكان يقول من غض بصره عن المحرم وأمسك نفسه عن الشهوات وعمر باطنه بدوام المراقبة وظاهره باتباع السنة وتعود أكل الحلال لم تخطئ فراسته، وكان شاب يصاحب الجنيد يتكلّم على الخواطر فذكر للجنيد فقال إيش هذا الذي ذكر لي عنك؟ فقال له أعتقد شيئاً، فقال له الجنيد اعتقدت فقال الشاب اعتقدت كذا وكذا فقال الجنيد لا، فقال فاعتقد ثالثاً قال اعتقدت فقال الشاب اعتقدت كذا وكذا فقال الجنيد لا، قال فاعتقد ثالثاً قال اعتقدت قال الشاب هو كذا وكذا قال لا، فقال الشاب هذا عجب أنت صدوق وأنا أعرف قلبي، فقال الجنيد

صدقت في الأولى والثانية والثالثة لكن أردت أن أمحنك هل يتغير قلبك (١)؟

وقال أبو سعيد الخراز دخلت المسجد الحرام فدخل فقير عليه خرقتان يسأل شيئاً فقلت في نفسي مثل هذا كلُّ على الناس ، فنظر إلي وقال : (اعلموا أن الله يعلم ما في أنفسكم فاحذر) قال فاستغفرت في سري فناداني وقال : (وهو الذي يقبل التوبة عن عباده) (٢) وقال إبراهيم الخواص كنت في الجامع فأقبل شاب طيب الراية حسن الوجه حسن الحرمة فقلت لأصحابنا يقع لي أنه يهودي ! فكلهم كره ذلك فخرجت وخرج الشاب ثم رجع اليهم فقال إيش قال الشيخ في ؟ فاحتسموه فألح عليهم فقالوا قال إنك يهودي فجاء فأكب على يدي فأسلم فقلت ما السبب ؟ فقال نجد في كتابنا أن الصديق لا تخطئ فراسته فقلت أمحنك المسلمين فتأملتهم .

فقلت : إن كان فيهم صديق ففي هذه الطائفة فلبست عليكم ، فلما اطلع هذا الشيخ علي وتفرستي علمت أنه صديق .

وهذا عثمان بن عفان دخل عليه رجل من الصحابة ، وقد رأى امرأة في الطريق فتأمل محسنها ، فقال له عثمان : يدخل أحدهم وأثر الزنا ظاهر على عينيه فقلت : أوحى بعد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ؟ فقال لا ولكن تبصرة وبرهان وفراسة صادقة .

فهذا شأن الفراسة وهي نور يقذفه الله في القلب فيخطر له الشيء فيكون كما خطر له وينفذ إلى العين فيرى مالا يراه غيره .

### الفرق بين الهدية والرسوة

والفرق بين الهدية والرسوة وان اشتباها في الصورة اختلفا في القصد ، فإن

(١) هذه القصص ينبعي عدم الإنفاس إليها لأنها تناقض قوله تعالى «يعلم خائنة الأعين ومانفهي الصدور» .

(٢) ممكن تخرجها على أن الشيخ نظر إلى الفقير نظرة إحتقار ثم عندما تلا الفقير الآية تغيرت نظرة الشيخ إلى نظرة ندم .

الراشي قصده بالرشوة التوصل إلى ابطال حق أو تحقيق باطل فهذا الراشي المعنون على لسان رسول الله صلى الله عليه وسلم فإن رشا لدفع الظلم عن نفسه اختص المرتشي وحده باللعن.

وأما المهدى فقصده استجلاب الموده والمعرفة والاحسان فإن قصد المكافأة فهو معاوض وأن قصد الربح فهو مستكثر . (الروح ٣٥٨)

### الفرق بين الصبر والقسوة

والفرق بين الصبر و القسوة : أن الصبر خلق كسيبي يتخليق به العبد وهو حبس النفس عن الجزع والهلع والتشكي ، فيحبس النفس عن التسخط واللسان عن الشكوى والجوارح عما لا ينبغي فعله وهو ثبات القلب على الاحكام القدريه والشرعية . وأما القسوة فيبس في القلب يمنعه من الانفعال وغلوظه تمنعه من التأثر بالنوازل فلا يتأثر لغلوظته وقساوته لا لصبره واحتماله وتحقيق هذا ان القلوب ثلاثة : قلب قاس : غليظ بمنزلة اليد اليابسة . وقلب مائع : رقيق جدا فالأول لا ينفع بمنزلة الحجر . والثاني بمنزلة الماء وكلاهما ناقص وأصح القلوب (القلب الرقيق) الصافي الصلب فهو يرى الحق من الباطل بصفائه ويقبله ويوثره برقته ويحفظه ، ويحارب عدوه بصلابته (وفي الأثر القلوب آنية الله في أرضه فأحبها إليه ارقها وأصلبها واصفها) وهذا القلب الزجاجي فإن الزجاجة جمعت الأوصاف الثلاثة ، وابغض القلوب إلى الله القلب القاسي قال تعالى : ( ثم قست قلوبكم من بعد ذلك فهي كالحجارة أو أشد قسوة ) وقال تعالى ( ليجعل ما يلقى الشيطان فتنه للذين في قلوبهم مرض والقاسيه قلوبهم) فذكر القلوب المنحرفين عن الاعتدال هذا بمرضه وهذا بقسوته وجعل القاء الشيطان فتنه لاصحاب هذين القلوب ورحمه لاصحاب القلب الثالث ، وهو القلب الصافي الذي ميز بين القاء الشيطان والقاء الملك بصفائه وقبل الحق بإخباراته ورقته وحارب التفوس المبطله بصلابته وقوته

قال تعالى عقب ذلك (وليعلم الذين اتوا العلم انه الحق من ربكم فيومنوا به فتخبت له قلوبهم وإن الله لهادي الذين أمنوا إلى صراط مستقيم). (الروح ٣٥٨-٣٥٩).

### الفرق بين العفو والذل

والفرق بين العفو والذل : أن العفو اسقاط حرك جودا وكرما واحسانا مع قدرتك على الانتقام فتؤثر الترك رغبته في الاحسان ومكارم الاخلاق بخلاف الذل فإن صاحبه يترك الانتقام عجزا وخوفا ومهانه نفس . فهذا مذموم غير محمود ولعل المقام بالحق أحسن حالا منه قال تعالى (والذين إذا أصابهم البغي هم ينتصرون) فمدحهم بقوتهم على الانتصار لنفسهم وتقاضيهم منها حتى إذا قدروا على من بغي عليهم وتمكنوا من استيفاء ما لهم ندبهم إلى الخلق الشريف من العفو والصفح فقال (وجزاء سيئة مثلاها فمن عفا واصلح فأجره على الله أنه لا يحب الظالمين) فذكر المقامات الثلاثة العدل وأباحه والفضل وندب إليه ، والظلم وحرمه . (الروح ٣٦٠ ٣٥٩).

### الفرق بين سلامة القلب والبله والغفلة

والفرق بين سلامة القلب والبله والغفلة ان سلامة القلب تكون من عدم اراده الشر بعد معرفته فيسلم قلبه من ارادته وقصده لا من معرفته به وهذا بخلاف البلة والغفلة فإنها جهل وقلة معرفة .

وهذا لا يحمد اذ هو نقص وإنما يحمد الناس من هو كذلك لسلامتهم منه والكمال ان يكون القلب عارفا بتفاصيل الشر سليما من ارادته قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه لست بخوب ولا يخدعني الخبر وكان عمر أعلم من أن يخدع ، وأورع من أن يخدع وقال تعالى (يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم) فهذا هو السليم من الآفات التي تعترى القلوب المريضة من مرض الشبه التي توجب اتباع الظن ومرض الشهوة التي توجب اتباع ما تهوى الانفس فالقلب السليم الذي سلم من هذا ومن هذا . (الروح ٣٦٢ ، ٣٦٣).

## الفرق بين الثقة والغرة

والفرق بين الثقة والغرة : ان الثقة سكون يستند إلى ادله وامارات سكن القلب اليها فكلما قويت تلك الامارات قويت واستحکمت ولاسيما على كثرة التجارب وصدق الفراسه واللطفة كأنها والله اعلم من الوثاق وهو الرباط فالقلب قد ارتبط بمن وثق به توکلا عليه وحسن ظن به فصار في وثاق محبته ومعاملته والاستناد اليه والاعتماد عليه فهو في وثاق العبودية فلم يبق له مفرز في النوايب ولا ملجاء غيره ويسير عدته وشدة وذخيرته في نوائبه وملجاه في نوازله ومستعنة في حواچة وضروراته .

وأما الغرة : فهي حال المغتر الذي غرته نفسه وشیطانه وهواء وأمله الخائب الكاذب بربه حتى اتبع نفسه هواها وتمنى على الله الأماني والغرور ثقتك بمن لا يوثق به وسكنوك إلى من لا يسكن اليه ورجاؤك النفع من المحل الذي لا يأتي بخير حال المغتر بالسراب قال تعالى : (والذين كفروا أعمالهم كسراب بقیعة يحسبه الظمان ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً ووجد الله عنده فوفاه حسابه والله سريع الحساب) وقال تعالى في وصف المغتررين : (قل هل ننبهكم بالاخسرین اعمالا الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا) وهؤلاء إذا انكشف الغطاء وثبتت حقائق الأمور علموا أنهم لم يكونوا على شئ (وبدا لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون) وفي أثر معروف إذا رأيت الله سبحانه يزيدك من نعمه وأنت مقيم على معصيته فاحذر فإنما هو استدراج يستدرجك به وشاهد هذا في القرآن في قوله تعالى : (فلما نسوا ما ذكروا به فتحنا عليهم أبواب كل شئ حتى إذا فرحوا بما أتوا أخذناهم بعنة فإذا هم مبلسون) وهذا من اعظم الغرر ان تراه يتتابع عليك نعمه وانت مقيم على ما يكره فالشیطان موکل بالغرور ، وطبع النفس الامارة الاغترار فإذا اجتمع الرأى والبغى والشیطان الغرور والنفس المغترة لم

يقع هناك خلاف ، فالشياطين غروا المغتررين بالله واطماعوهم مع اقامتهم على ما يسخط الله ويغضبه في عفوة وتجاوزه وحدثوهم بالتوبة لتسكن قلوبهم ثم دافعوهم بالتسويف حتى هجم الأجل فأخذوا على اسوا احوالهم قال تعالى : (وغرركم الاماني حتى جاء امر الله وغرركم بالله الغرور) وقال تعالى (يأيها الناس ان وعد الله حق فلا تغرنكم الحياة الدنيا ولا يغرنكم الله الغرور) واعظم الناس غرورا بربه من اذا مسه الله برحمة منه وفضل (قال هذى لي) اي انا اهله وجدير به ومستحق له ثم قال : (وما اظن الساعة قائمة) فظن أنه لما اولاه من النعم مع كفره بالله ثم زاد في غروره فقال : (ولئن رجعت إلى ربي ان لي عنده للحسنى) يعني الجنة والكرامة فكذا تكون الغرة بالله فالمغتر بالشيطان مغتر بوعوده وامانيه وقد ساعده اعتراضه بدنياه ونفسه فلا يزال كذلك حتى يتربى في ابار الهملاك .

(الروح ٣٦٣ - ٣٦٤)

### الفرق بين الرجاء والتمني

والفرق بين الرجاء والتمني : ان الرجاء يكون مع بذل الجهد واستفراط الطاقة في الإتيان بأسباب الظفر والفوز . والتمني حديث النفس بحصول ذلك مع تعطيل الأسباب الموصى إليه قال تعالى : (ان الذين آمنوا والذين هاجروا وجاهدوا في سبيل الله او لئك يرجون رحمة الله) فطوى سبحانه بساقى الرجاء إلا عن هؤلاء . وقال المغترون : ان الذين ضيعوا أوامره وارتکبوا نواهيه واتبعوا ما اسخطه وتجنبوا ما يرضيه أو لئك يرجون رحمته ، وليس هذا ببدع من غرور النفس والشيطان لهم فالرجاء لعبد قد امتلاً قلبه من الإيمان بالله واليوم الآخر فمثل بين عينيه ما وعد الله تعالى من كرامته وجنته امتد القلب مائلاً إلى ذلك شوقا إليه وحرضا عليه فهو شبيه بما دع عنقه إلى مطلوب قد صار نصب عينيه . وعلامة الرجاء الصحيح ان الراجي يخاف فوت الجنة وذهب حظه منها بترك ما يخاف

ان يحول بينه وبين دخولها فمثلاً مثل رجل خطب امرأة كريمه في منصب وشرف إلى اهلها فلما آن وقت العقد واجتماع الاشراف والاكارب واتيان الرجل إلى الحضور أعلم عشيه ذلك اليوم ليتأهب للحضور فتراه المرأة واكابر الناس فأخذ في التأهب والتزيين والتجميل فأخذ من فضول شعره وتنظيف وتطيب ولبس أجمل ثيابه وأتى تلك الدار متقياً في طريقة كل وسخ وأثر يصييه أشد تقوى حتى الغبار والدخان وما هو دون ذلك ، فلما وصل إلى الباب رحب به ربها ومكن له في صدر الدار على الفرس والوسائل ورمقته العيون وقصد بالكرامة من كل ناحية فلو أنه ذهب بعد أن أخذ هذه الزينة فجلس في المقابل وتمرغ عليها وتمعك بها وتلطخ في بدنها وثيابه عليها من عذرة ودخل ذلك في شعره وبشره وثيابه فجاء على ذلك الحال إلى تلك الدار وقصد دخولها للوعد الذي سبق له لقام اليه الباب بالضرب والطرد والصياح عليه والابعاد له من بابها وطريقها فرجع متثيراً خاسئاً فالأول حال الراجي وهذا حال المتنبي . (الروح ٣٦٤ - ٣٦٥) .

### الفرق بين التحدث بنعم الله والفخر بها

والفرق بين التحدث بنعم الله والفخر بها : أن المتحدث بالنعمه مخبر عن صفات ولها ومحض جوده واحسانه فهو مثن عليه باظهارها والتحدث بها شاكر له ناشراً لجميع ما أولاًه مقصوده بذلك اظهار صفات الله ومدحه والثناء عليه وبعث النفس على الطلب منه دون غيره وعلى صحبته ورجاله فيكون راغباً إلى الله باظهار نعمه ونشرها والتحدث بها . واما الفخر بالنعم : فهو ان يستطيل بها على الناس ويرىهم أنه أعز منهم وأكبر فيركب اعتقادهم ويستبعد قلوبهم ويستميلها إليه بالتعظيم والخدمة قال النعمان بن بشير : أن للشيطان مصالى<sup>(١)</sup> وفخوا ، وأن مصاليه وفخوه البطش بنعم الله والكبر على عباد الله ويفخر بعطيه الله والهون في غير ذات الله . (الروح ٣٦٨) .

(١) جمع مصلحة وهو الشرك . ١- هـ هامش الروح .

## الفرق بين فرح القلب وفرح النفس

والفرق بين فرح القلب وفرح النفس ظاهر : فإن الفرح بالله ومعرفته ومحبته وكلامه من القلب قال تعالى (والذين آتيناهم الكتاب يفرحون بما أنزل إليك) فإذا كان أهل الكتاب يفرحون بالوحي فأولياء الله واتباع رسوله أحق بالفرح به وقال تعالى : (إذا ما انزلت سورة فمنهم من يقول إيمان زادته هذه إيمانا فأما الذين امنوا فزادتهم إيمانا وهم يستبشرون) وقال تعالى (قل بفضل الله وبرحمته فبذلك فليرحوا هو خير مما يجمعون) قال أبو سعيد الخدري فضل الله القرآن ، ورحمته أن جعلكم من أهله . وقال هلال بن يساف فضل الله ورحمته الإسلام الذي هداكم إليه والقرآن الذي علمكم هو خير من الذهب والفضة الذي تجمعون . قال ابن عباس والحسن وقتادة وجمهور المفسرين فضل الله الإسلام ورحمته القرآن ، فهذا فرح القلب وهو من الإيمان ويثاب عليه العبد فإن فرحة به يطال على رضاه بل هو فوق الرضا فالفرح بذلك على قدر محبته فإن الفرح إنما يكون بالظفر بالمحبوب وعلى قدر محبته ويفرح بحصوله له فالفرح بالله واسمائه وصفاته ورسوله وستته وكلامه محض الإيمان وصفة ولية وله عبودية وأثر في القلب لا يعبر عنه فابتهاج القلب وسروره وفرحه بالله واسمائه وصفاته وكلامه ورسوله ولقائه أفضل ما يعطاه بل هو جل عطاءه ، والفرح في الآخرة بالله ولقائه بحسب الفرح به ومحبته في الدنيا ، فالفرح بالوصول إلى المحبوب يكون على حسب قوة المحبة وضعفها . فهذا شأن فرح القلب ، وله فرح آخر وهو فرحة بما من الله به عليه من معاملته والإخلاص له والتوكيل عليه والثقة به وخوفه ورجائه به وكلما تمكن في ذلك قوي فرحة وابتهاجه ، وله فرحة أخرى عظيمة الواقع عجيبة الشأن وهي الفرحة التي تحصل له بالتوبة فإن لها فرحة عجيبة لا نسبة لفرحة المعصية إليها ، فلو علم العاصي أن لذة التوبة وفرحتها تزيد على لذة المعصية وفرحتها

اضعافا مضاعفة لبادر اليها اعظم من مبادرته إلى لذة المعصية. وسر هذا الفرح إنما يعلمه من علم فرح الرب تعالى بتوبة عبده أشد فرح يقدر ، ولقد ضرب رسول الله ﷺ مثلًا ليس في انواع الفرح في الدنيا اعظم منه وهو فرح رجل قد خرج براحلته التي عليها طعامه وشرابه في سفر فقدها في أرض دوية مهلكة فاجتهد في طلبها فلم يجدها فيئس منها فجلس ينتظر الموت حتى إذا طلع البدار رأى في ضوئه راحلته وقد تعلق زمامها بشجرة فقال من شدة فرحة اللهم انت عبدي وأنا ربك أخطأ من شدة الفرح فالله أفرح بتوبة عبده من هذا براحلته . فلا ينكر ان يحصل التائب نصيب وافر من الفرح بالتوبة ولكنها هنا امر يجب التنبه عليه وهو أنه لا يصل إلى ذلك إلا بعد ترحيات ومضض ومحن لا تثبت لها الجبال فإن صبر ظفر بلذة الفرح وإن ضعف عن حملها ولم يصبر لها لم يظفر بشيء وآخر أمره فوات ما آثره من فرحة المعصية ولذاتها فيقوته الأمران ويحصل على ضد اللذة من الألم المركب من وجود المؤذن وفوت المحبوب فالحكم لله العلي الكبير .

وهاهنا فرحة اعظم من هذا كله وهي فرحته عند مفارقته الدنيا إلى الله إذا أرسل إليه بشروه بلقائه ، وقال له ملك الموت : أخرجني أيتها الروح الطيبة كانت في الجسد الطيب ، أبشرني بروح وريحان ورب غير غضبان أخرجني راضية مرضيا عنك (يأيتها النفس المطمئنة ارجعني إلى ربك راضية مرضية فادخلي في عبادي وادخلي جنتي) فلو لم يكن بين يدي التائب إلا هذه الفرحة وحدها لكان العقل يأمر بايشارها فكيف ومن بعدها أنواع الفرح منها صلاة الملائكة الذين بين السماء والأرض على روحه .

ومنها : فتح أبواب السماء لها وصلاوة ملائكة السماء عليها وتشييع مقربيها لها إلى السماء الثانية فتفتح ويصلني عليها أهلها ويشيعها مقربوها هكذا إلى السماء السابعة فكيف يقدر فرحتها . وقد استؤذن لها على ربها ولديها وحبيبيها فوقفت بين

يديه وأذن لها بالسجود ثم سمعته سبحانه يقول اكتبوا كتابه في عليين ثم يذهب به فيرى الجنة ومقعدة فيها وما أعد الله له ويلقى أصحابه وأهله فيستبشرون به ويفرحون به ويفرح بهم فرح الغائب يقدم على أهله فيجددهم على احسن حال ويقدم عليهم بخير ما قدم به مسافر هذا كله قبل الفرح الأكبر يوم حشر الأجساد بجلوسة في ظل العرض وشربه من الحوض وأخذه كتابه بيديه وثقل ميزانه وبياض وجهه واعطائه النور التام والناس في الظلمة وقطعة جسر جهنم بلا تعويق وانتهائه إلى باب الجنة وقد أزلفت له في الموقف وتلقى خزنتها له بالترحيب والسلام والبشرة وقدومه على منازلة وقصوره وأزواجه وسراريه.

وبعد ذلك فرح آخر لا يقدر قدره. ولا يعبر عنه تلاشى هذه الأفراح كلها عنده وإنما يكون هذا لأهل السنة الصدقين برؤية ربهم تبارك وتعالى من فوقهم وسلامه عليهم وتكليمه ايام ومحاضرته لهم.

لذى التر Hatch فى دار الرزايا  
لعلك أن تفوز بذى العطايا  
للذات خلصن من البلايا  
تعذب أو تقتل كانت منايا  
أتى بالحق من رب البرايا  
مضي بالأمس لو وفقت رايا

وليست هذه الفر Hatch إلا  
فشمر ما استطعت الساق واجهد  
صم عن لذة حشيت بلاء  
ودع أمنية ان لم تنهها  
ولا تستبط وعدا من رسول  
فهذا الوعد أدنى من نعيم

(الروح ص ٣٦٨).

## الفرق بين دقة القلب والجزع

أن الجزع ضعف في النفس وخوف في القلب يمده شدة الطمع والحرص

ويتولد من ضعف الایمان بالقدر وإلا فمتي علم أن المقدر كائن ولا بد كان الجزء عناء محضا ومصيبة ثانية قال تعالى (ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نبرأها إن ذلك على الله يسير . لكيلا تأسوا على ما فاتكم ولا تفرحوا بما أتاكم) فمتي آمن العبد بالقدر وعلم أن المصيبة مقدرة في الحاضر والغائب لم يجزع ولم يفرح . ولا ينافي هذا رقة القلب فإنها ناشئة عن صفة الرحمة التي هي كمال والله سبحانه إنما يرحم من عباده الرحماء .

وقد كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أرق الناس قلبا وأبعدهم من الجزء ، فرقة القلب رأفة ورحمة وجزعه مرض وضعف ، فالجزء حال قلب مريض بالدنيا قد غشيه دخان النفس الأمارة فأخذ بأنفاسه وضيق عليه مسالك الآخرة . وصار في سجن الهوى والنفس وهو سجن ضيق الأرجاء مظلم المسالك فلانحصر القلب وضيقه يجزع من أدنى ما يصيبه ولا يحتمله فإذا أشراق فيه نور الإيمان واليقين بالوعد وأمتلأ من محبة الله واجلاله رق وصارت فيه الرأفة والرحمة فتراه رحيم القلب بكل ذي قربى ومسلم يرحم النملة في حجرها والطير في وكره فضلا عنبني جنسه فهذا أقرب القلوب من الله قال أنس كان رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أرحم الناس باليالى ، والله سبحانه إذا أراد أن يرحم عبداً أسكن في قلبه الرأفة والرحمة وإذا أراد أن يعذبه نزع من قلبه الرحمة والرأفة وأبدلها بهما الغلطة والقسوة .

وفي الحديث الثابت لا تنزع الرحمة إلا من شقي ، وفيه من لا يرحم ، وفيه أرحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء ، وفيه أهل الجنة ثلاثة ذو سلطان مقطسط متصدق ورجل رحيم رقيق القلب بكل ذي قربى ومسلم ، وعفيف متعرف ذو عيال ، والصديق رضى الله عنه إنما فضل الأمة بما كان في قلبه من الرحمة العامة زيادة على الصديقة ولها ظهر أثرها في جميع مقاماته حتى في

الأساري يوم بدر واستقر الأمر على ما أشار به وضرب له ﷺ مثلًا بعيسى وإبراهيم ، والرب سبحانه وتعالى هو الرؤوف الرحيم وأقرب الخلق إليه أعظمهم رأفة ورحمة كما أن أبعدهم منه من اتصف بضد صفاته وهذا باب لا يلجه إلا الأفراد في العالم . (الروح . ٣٧١)

### الفرق بين الموجدة والحد

أن الوجد الاحساس بالمؤلم والعلم به وتحرك النفس في رفعة فهو كمال . وأما الحقد فهو اضمار الشر وتوقعه كل وقت فيمن وجدت عليه فلا يزيل القلب أثره .

وفرق آخر هو أن الموجدة لما ينالك منه ، والحد لما يناله منك ، فالموجدة وجود ما نالك من أذاء والحد توقع وجود ما يناله من المقابلة فالموجدة سريعة الزوال والحد يجيء مع ضيق القلب واستيلاء ظلمة النفس ودخانها عليه ، بخلاف الموجدة فإنها تكون مع قوته وصلابته وقوة نوره واحساسه (الروح ص ٣٧٢) .

### الفرق بين المنافة والحسد

أن المنافة المبادرة إلى الكمال الذي تشاهد من غيرك فتنافة فيه حتى تلحقه أو تجاوزه فهي من شرف النفس وعلو الهمة وكبر القدر قال تعالى (وفي ذلك فليتنافس المنافسون) وأصلها من الشيء النفيس الذي تتعلق به النفوس طلبًا ورغبة فینافس فيه كل من النفسين الأخرى وربما فرحت إذا شاركتها فيه كما أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يتنافسون في الخير ويفرح بعضهم ببعض باشتراكهم فيه بل يحضر بعضهم بعضاً عليه مع تنافسهم فيه وهي نوع من المسابقة وقد قال تعالى (سابقوا إلى مغفرة من ربكم وجنة عرضها كعرض السماء والأرض) وكان عمر بن الخطاب يسابق أبا يحيى رضي الله عنهما فلم يظفر بسبقه أبداً فلما علم أنه قد استولى على الأمامة قال والله لا أسايتك إلى شيء أبداً وقال

والله ما سبقه إلى خير إلا وجدته قد سبقني إليه والمتنافسان كعبدين بين يدي سيدهما يتباريان ويتنافسان في مرضاته ويتسابقان إلى محاباه، فسيدهما يعجبه ذلك منهما ويحثهما عليه وكل منهما يحب الآخر ويحرضه على مرضاه سيده.

والحسد خلق نفس ذميمة وضيعة ساقطة فليس فيها حرص على الخير فلعجزها ومهانتها تحسد من يكسب الخير والمحامد ويفوز بها دونها ويتمنى أن لوفاته كسبها حتى يساويها في العدم كما قال تعالى (ودوا لو تکفرون كما کفروا فتکونون سواء) وقال تعالى (ود کثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد ایمانکم کفارا حسدا من عند أنفسهم من بعد ما تبین لهم الحق) فالحسود عدو للنعمة متمن زوالها عن الحسود كما زالت عنه هو والمنافس سابق النعمة متمن تمامها عليه وعلى من ينافس غيره أن يعلوا عليه ويحب لحاقه به أو مجاورته له في الفضل والحسود يحب انحطاط غيره حتى يساويه في النقصان وأکثر النفوس الفاصلة الخيرة تنتفع بالمنافسة فمن جعل نصب عينيه شخصا من أهل الفضل والسبق فنافسه انتفع به كثيرا فإنه يتشبه به ويطلب اللحاق به والتقدم عليه وهذا لا تذمه، وقد يطلق اسم الحسد على المنافسة المحمودة كما في الصحيح عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم (لا حسد إلا في اثنين رجل آتاه الله القرآن فهو يقوم به آناء الليل وأطراف النهار ورجل آتاه مالا فسلطه على هلكته في الحق) فهذا حسد منافسة وغبطة يدل على علو همة صاحبه وكبر نفسه وطلبها للتشبيه بأهل الفضل. (الروح ٣٧٣).

### الفرق بين الاحتياط والوسوسة

والفرق بين الاحتياط والوسوسة : أن الاحتياط الاستقصاء والبالغة في اتباع السنن وما كان عليه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وأصحابه من غير غلو ومجاوزه ولا تقصير ولا تفريط فهذا هو الاحتياط الذي يرضاه الله ورسوله وأما الوسوسة فهي ابتداع ما لم تأت به السنن ولم يفعله رسول الله صلى الله عليه وآله

وسلم ولا أحد من الصحابة زاعماً أنه يصل بذلك إلى تحصيل المشروع وضبطه كمن يحتاط بزعمه ويغسل أعضاءه في الوضوء فوق الثلاثة فيسرف في صب الماء في وضوئه وغسله ويصرح بالتلتفظ بنية الصلاة مراراً أو مرة واحدة ويغسل ثيابه مملاً يتيقن نجاسته احتياطاً ويرغب عن الصلاة في نعله احتياطاً إلى أضعاف هذا مما اتخذه الموسوسون ديناً وزعموا أنه احتياط وقد كان الاحتياط باتباع هدي رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وما كان عليه أولى بهم فإنه الاحتياط الذي من خرج عنه فقد فارق الاحتياط وعدل عن سواء الصراط والاحتياط كل الاحتياط للخروج عن خلاف السنّة ولو خالفت أكثر أهل الأرض بل كلهم . (الروح ٣٧٩ - ٣٨٠)

### الفرق بين الاقتصاد والتفريط :

والفرق بين الاقتصاد والتقصير : إن الاقتصاد هو التوسط بين طرفي الإفراط والتفرط وله طرفاً هما ضدان له تقصير ومجاوزة فالقصد قد أخذ بالوسط وعدل عن الطرفين قال الله تعالى : (والذين إذا انفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواماً) وقال تعالى (ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط) وقال تعالى : (وكلوا واشربوا ولا تسرفوا) والدين كله بين هذين الطرفين بل الإسلام قصد بين الملل والسنّة قصد بين البدع ودين الله بين الغالي والجافي عنه وكذلك الاجتهاد هو بذل الجهد في موافقة الأمر والغلو مجاوزته وتعديه ، وما أمر الله بأمر إلا وللشيطان فيه نزعتان فإما إلى غلو ومجاوزة وإما إلى تفريط وتقصير مما آفتنا لا يخلص منها في الإعتقد والقصد والعمل الآمن مشى خلف رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وترك أقوال الناس وآراءهم لما جاء به لا من ترك ما جاء به لا قولهم وآرائهم وهذا المرضان الخطران قد استوليا على أكثربني آدم ولهذا حذر السلف منها أشد التحذير وخوفوا من بلي باحدهما بالهلاك

وقد يجتمعان في الشخص الواحد كما هو حال أكثر الخلق يكون مقصراً مفرطاً في بعض دينه غالباً متتجاوزاً في بعضه والمهدى من هدى الله. (الروح ٣٨١-٣٨٢).

### الفرق بين حب الرئاسة وحب الإمارة للدعوة إلى الله

والفرق بين حب الرئاسة وحب الإمارة إلى الله هو الفرق بين تعظيم أمر الله والنصر له وتعظيم النفس والسعى في حظها فإن الناصح لله المعظم له والمحب له يحب أن يطاع ربه فلا يعصي وأن تكون كلمته هي العليا وأن يكون الدين كله لله وأن يكون العباد ممثلين لأوامره مجتبين نواهيه فقد ناصح الله في عبوديته وناصح خلقه في الدعوة إلى الله فهو الإمامة في الدين بل يسأل ربه أن يجعله للمتقين أماماً يقتدي به المتقون كما اقتدى هو بالمتقن فإذا أحب هذا العبد الداعي إلى الله أن يكون في أعينهم حليلاً وفي قلوبهم مهبياً واليهم حبيباً وأن يكون فيهم مطاعاً لكي يأتموا به ويقتدوا به الرسول على يده لم يضره ذلك بل يحمد عليه لأنه داع إلى الله يحب أن يطاع ويعبد ويوحد فهو يحب ما يكون عوناً على ذلك موصلاً إليه ولهذا ذكر سبحانه عباده الذين اختصهم لنفسه وأثني عليهم في تنزيله وأحسن جزاءهم يوم لقائه فذكرهم بأحسن أعمالهم وأوصافهم ثم قال : (والذين يقولون ربنا هب لنا من أزواجنا وذرياتنا فرة أعين واجعلنا للمتقين أماماً) فسألوه أن يقر أعينهم بطاعة أزواجهم وذرياتهم له سبحانه وأن يسر قلوبهم باتباع المتقن لهم على طاعته وعبوديته فإن الإمام والمؤمن متعاونان على الطاعة فإنما سأله ما يعنون به المتقن على مرضاته وطاعته وهو دعوتهم إلى الله بالإمامية في الدين التي أساسها الصبر واليقين كما قال الله تعالى : (وجعلنا منهم أئمة يهدون بأمرنا لما صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون) وسؤالهم أن يجعلهم أئمة للمتقين هو سؤال أن يهدى لهم ويفقههم وينم عليهم بالعلوم النافعة والأعمال الصالحة ظاهراً وباطناً التي لا تتم الإمامة إلا بها وتأمل كيف نسبهم في هذه الآيات إلى اسمه الرحمن جل

جلاله ليعلم خلقه أن هذا إنما نالوه بفضل رحمته ومحض جوده ومنتها وتأمل كيف جعل جزاءهم في هذه السوره (١) الغرف وهي المنازل العاليه في الجنه لما كانت الامامة في الدين من الرتب العاليه بل من أعلى مرتبة يعطها العبد في الدين كان جزاؤه عليها الغرفة العاليه في الجنه.

وهذا بخلاف طلب الرياسة فإن طلابها يسعون في تحصيلها لينالوا بها أغراضهم من العلو في الأرض وتعبد القلوب لهم وميلها اليهم ومساعدتهم لهم على جميع أغراضهم مع كونهم عالين عليهم فاھرين لهم فترتب على هذا المطلب من المفاسد ما لا يعلمه إلا الله من البغي والحسد والطغيان والحقد والظلم والفتنة والحمية للنفس دون حق الله وعظيم من حقره الله واحتقار من اكرمه الله ولا تتم الرياسة الدنيوية إلا بذلك ولا تناول إلا به وبأضعافة من المفاسد والرؤساء في عمى عن هذا فإذا كشف الغطاء تبين لهم فساد ما كانوا عليه ولا سيما إذا حشروا في صور الذر يطؤهم أهل الموقف بأرجلهم اهانة لهم وتصغيرا كما صغروا أمر الله وحقروا عباده. (الروح ٣٧٤).

### الفرق بين النصيحة والتأنيب :

أن النصيحة احسان إلى من تتصحه بصورة الرحمة له والشفقة عليه والغيرة له وعليه فهو احسان محض يصدر عن رحمة ورقة ومراد الناصح بها وجه الله ورضاه والاحسان إلى خلقه فيطلب في بذلها غاية التلطف ويتحمل أذى المنصوح ولأنمته ويعامله معاملة الطبيب العالى المشفق للمريض المشبع مرضًا وهو يتحمل سوء خلقه وشراسته ونفرته ويتلطف في وصول الدواء إليه بكل ممکن فهذا شأن الناصح.

وأما المؤنث فهو رجل فصده التغيير والإهانة وذم من أئبته وشتمه في صورة

(١) سورة الفرقان آية ٧٣، ٧٢.

النصح فهو يقول له يافاعل كذا وكذا يامستحفا للذم والإهانة في صورة ناصح مشفق ، وعلامة هذا أنه لو رأى من يحبه ويحسن اليه على مثل عملي هذا أو شر منه لم يعرض له ولم يقل له شيئاً ويطلب له وجوه المعاذير فإن غلب قال وإنني ضمنت له العصمة والإنسان عرضة للخطأ ومحاسنه أكثر من مساوئه والله غفور رحيم ونحو ذلك فيا عجباً كيف كان هذا لمن يحبه دون من يبغضه وكيف كان خط ذلك منك التأنيب في صورة النصح وحظ هذا رجاء العفو والمغفرة وطلب وجوه المعاذير .

ومن الفروق بين الناصح والمؤنِّب أن الناصح لا يعاديك إذا لم تقبل نصيحته وقال قد وقع أجري على الله قبلت أو لم تقبل ويدعو لك بظاهر الغيب ولا يذكر عيوبك ولا يبينها للناس والمؤنِّب بضد ذلك . (الروح ٣٨٢) .

### الفرق بين المبادرة والجلة

إن المبادرة انتهاز الفرصة في وقتها ولا يتركها حتى إذا فاتت طلبها لا يطلب الأمور في أدبارها ولا قبل وقتها بل إذا حضر وقتها بادر إليها ووثب عليها وثوب الأسد على فريسته فهو بمنزلة من يبادر إلىأخذ الثمرة وقت كمال نضجها وادراكها ، والجلة طلبأخذ الشيء قبل وقته فهو لشدة حرصه عليه بمنزلة من يأخذ الثمرة قبل أوان ادراكها . فالمبادرة وسط بين خلقين مذمومين أحدهما التفريط والاضاعة والثاني الاستعجال قبل الوقت ، ولهذا كانت الجلة من الشيطان فإنها خفة وطيش وحدة في العبد تمنعه من التثبت والوقار والحلم وتوجب له وضع الأشياء في غير موضعها وتجلب عليه أنواعاً من الشرور وتمنعه أنواعها من الخير وهي قرين الندامة فقل من استعجل إلا ندم كما أن الكسل قرين الفوت والإضاعة . (الروح ٣٨٢) .

## الفرق بين الأخبار بالحال وبين الشكوى

الفرق بين الأخبار بالحال وبين الشكوى وأن اشتبهت صورتهما : أن الأخبار بالحال يقصد المخبر به قصداً صحيحاً من علم سبب إدانته أو الاعتذار لأخيه من أمر طلبه منه أو يحذر من الواقع في مثل ما وقع فيه فيكون ناصحاً بأخباره له أو حمله على الصبر بالتأسي كما يذكر عن الأحنف أنه شكا إليه رجل شكوى فقال : يابن أخي لقد ذهب ضوء عيني كذا وكذا سنه فما أعلمت به أحداً ففي ضمن هذا الأخبار من حمل الشاكي على التأسي والصبر ما يثاب عليه المخبر وصورته الشكوى ولكن القصد ميز بينهما ، ولعل هذا قول النبي ﷺ ، لما قالت عائشة : وارأساه ، فقال بل أنا وارأساه أي الوجع القوي بي أنا دونك فتأسى بي فلا تشتكى ، ويلوح لي فيه معنى آخر وهو أنها كانت حبيبة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بل كانت أحب النساء إليه على الإطلاق فلما اشتكى إليه رأسها أخبرها أن محبها من الألم مثل الذي بها وهذا غاية الموافقة من المحب ومحبوبة يتألم بتألمه ويسر بسروره حتى إذا آلمه عضو من أعضائه الم المحب ذلك العضو بعينه وهذا من صدق المحبة وصفاء المودة فالمعنى الأول يفهم أنك لا تشتكى واصبرى في من الوجع مثل ما بك فتأسى بي في الصبر وعدم الشكوى .

والمعنى الثاني يفهم اعلامها بصدق محبته لها أي أنظري قوة محبتي لك كيف واسيتك في ألمك ووجع رأسك فلم تكوني متوجعة وأنا سليم من الوجع بل يؤلمني ما يؤلمك كما يسرني ما يسرك كا قيل :

وأن أولى البرايا أن تواصبه عند السرور الذي واساك في العزن

وأما الشكوى فالأخبار العاري عن القصد الصحيح بل يكون مصدره السخط وشكایة المبتنى إلى غيره فإن شكا إليه سبحانه وتعالى لم يكن ذلك شكوى بل استعطاف وتنطق واسترham له كقول أیوب (ربی إني مسني الضر وأنت أرحم

الراحمين) وقول يعقوب (إِنَّمَا أَشْكُو بَثِي وَحَزْنِي إِلَى اللَّهِ) وقول موسى (اللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ وَإِلَيْكَ الْمُشْتَكِي وَأَنْتَ الْمُسْتَعَنُ وَبِكَ الْمُسْتَغْاثُ وَعَلَيْكَ التَّكَلَّدُ وَلَا حُولَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِكَ) وقول سيد ولد آدم (اللَّهُمَّ إِنِّي أَشْكُو ضُعْفَ قُوَّتِي وَقَلَّةَ حَيْلَتِي وَهُوَانِي عَلَى النَّاسِ أَنْتَ رَبُّ الْمُسْتَضْعِفِينَ وَأَنْتَ رَبِّي إِلَى مَنْ تَكَلَّنِي إِلَى بَعْدِ يَتَجَهِّمْنِي أَوْ إِلَى عَدُوِّ مَلْكَتِهِ أَمْرِي إِنْ لَمْ يَكُنْ بِكَ عَلَى غَضْبٍ فَلَا أَبْلَيْهِ غَيْرَ أَنْ عَافَيْتَكَ أَوْسَعَ لِي أَعُوذُ بِنُورِ وَجْهِكَ الَّذِي أَشْرَقْتَ بِهِ الظُّلُمَاتِ وَصَلَحْتَ عَلَيْهِ أَمْرَ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ أَنْ يَحْلَّ عَلَى غَضْبِكَ أَوْ أَنْ يَنْزَلَ بِي سُخْطَكَ لَكَ الْعَنْبَرِيَّ حَتَّى تَرْضَى وَلَا حُولَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِكَ). فالشکوی إلى الله سبحانه لا تنافي الصبر بوجه فإن الله تعالى قال عن أيوب (إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا نَعْمَ الْعَبْدُ أَنَّهُ أَوَّابٌ) مع أخباره عنه بالشکوی اليه في قوله (مسني الضر) وأخبر عن نبيه يعقوب أنه وعد من نفسه بالصبر الجميل والنبي إذا قال وفي مع قوله (إِنَّمَا أَشْكُو بَثِي وَحَزْنِي إِلَى اللَّهِ)، ولم يجعل ذلك نقصاً لصبره. ولا يُلْفَتُ إِلَى غَيْرِ هَذَا مِنْ ترَهَاتِ الْقَوْمِ، كَمَا قَالَ بَعْضُهُمْ لَمَّا قَالَ (مسني الضر). قال تعالى (إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا) ولم يقل صبوراً حيث قال مسني الضر. وقال بعضهم لم يقل ارحمني وإنما قال أنت أرحم الراحمين فلم يزد على الأخبار بحاله ووصف ربه، وقال بعضهم إنما شكا مس الضر حين ضعف لسانه عن الذكر فشكا مس ضر ضعف الذكر لا ضر المرض والألم. وقال بعضهم استخرج منه هذا القول ليكون قدوة للضعفاء من هذه الأمة، وكأن هذا القائل رأى أن الشکوی إلى الله تنافي الصبر وغلط أقبح الغلط فالمتافي للصبر شکواه لا الشکوی اليه فالله يبتلي عبده ليس مع تضرره ودعاهه والشکوی اليه ولا يحب التجلد عليه وأحب ما اليه إِنْكَسَارُ قَلْبِ عَبْدِهِ وَتَذَلَّلَهُ لَهُ وَاظْهَارُ ضَعْفِهِ وَفَاقْتَهُ وَعَجْزِهِ وَقَلَّةِ صَبْرِهِ فَاحْذَرُ كُلَّ الْحُذْرِ اظْهَارَ التَّجَلُّدِ عَلَيْهِ وَعَلَيْكَ بِالْتَّضَرُّعِ وَالْتَّمْسَكِ وَابْدَاءِ الْعَجَزِ وَالْفَاقَةِ وَالْذَّلِّ وَالْضَّعْفِ فَرَحْمَتُهُ أَقْرَبَ إِلَيْهِ هَذَا الْقَلْبُ مِنَ الْيَدِ إِلَى الْفَمِ (الروح ٣٨٣).

## الفرق بين مرتبة السمع ومرتبة الافهام

أن هذه المرتبة إنما تحصل بواسطة الأذن ، ومرتبة الافهام أعم . فهي أخص من مرتبة الفهم من هذا الوجه . ومرتبة الفهم أخص من وجه آخر . وهي أنها تتعلق بالمعنى المراد ولوازمه ومتعلقاته واساراته . ومرتبة السمع مدارها على ايصال المقصود بالخطاب إلى القلب ويترب على السمع سماع القبول . فهو إذن ثلاثة مراتب : سمع الأذن ، وسماع القلب ، وسماع القبول والإجابة . (المدارج ٤٤/١).

## الفرق بين الفراسة والالهام

والتحقيق في هذا (١) : أن كل واحد من (الفراسة) و (الالهام) ينقسم إلى عام وخاص . وخاص كل واحد منها فوق عام الآخر ، وعام كل واحد قد يقع كثيرا ، وخاصة قد يقع نادرا . ولكن الفرق الصحيح أن الفراسة قد تتعلق بنوع كسب وتحصيل . وأما الالهام فهو هبة مجردة ، لا تناول بحسب البته . (المدارج ٤٥/١).

## الفرق بين الرجاء والتمني

الفرق بينه وبين (التمني) أن (التمني) يكون مع الكسل . ولا يسلك بصاحبه طريق الجد والاجتهد . و (الرجاء) يكون مع بذل الجهد وحسن التوكل .  
فالأول : كحال من يتمنى أن يكون له أرض يبذرها ويأخذ زرعها .

والثاني : كحال من يشق أرضه ويفلحها ويبذرها . ويرجوا طلوع الزرع . ولهذا أجمع العافون على أن (الرجاء) لا يصح إلا مع العمل . (المدارج ٣٥/٢).

(١) يشير إلى من قال أن الإلهام فوق الفراسة .

## الفرق بين المقامات والأحوال

والفرق بين الحال والمقام أن الحال معنی يرد على القلب من غير اجتلاف له ولا اكتساب ولا تعمد.

والمقام يتوصل اليه بنوع كسب وطلب. فالاحوال عندهم (١) موهب، والمقامات مكاسب فالمقام يحصل ببذل المجهود، وأما الحال فمن عين الجود. (الدارج ٤٤٧/٢) وقد أشار إلى هذا الفرق في الدارج (٢١٧/٢).

## الفرق بين الحمد والشكر أيهما أعلى وأفضل؟

تكلم الناس في الفرق بين الحمد والشكر أيهما أعلى وأفضل؟ وفي الحديث (الحمد رأس الشكر، فمن لم يحمد الله لم يشكره).

والفرق بينهما : أن (الشكر) أعم من جهة أنواعه وأسبابه، وأخص من جهة متعلقاته، و(الحمد) أعم من جهة المتعلقات، وأخص من جهة الأسباب ومعنى هذا : أن الشكر يكون : بالقلب خضوعاً واستكانه، وباللسان ثناء واعترافاً، وبالجوارح طاعة وانقياد. ومتعلقة : النعم، دون الأوصاف الذاتية، فلا يقال : شكرنا الله على حياته وسمعه وبصره وعلمه. وهو المحمود عليها. كما هو محمود على إحسانه وعدله، والشكر يكون على الاحسان والنعم.

فكل ما يتعلق به الشكر يتعلق به الحمد من غير عكس وكل ما يقع به الحمد يقع به الشكر من غير عكس . فإن الشكر يقع بالجوارح . والحمد يقع بالقلب واللسان . (الدارج ٢٤٦/٢)

## الفرق بين الغفلة والنسيان

أن (الغفلة) ترك باختيار الغافل والنسيان ترك بغیر اختياره ، ولهذا قال تعالى

(١) أي عند الصوفية.

(ولا تكن من الغافلين) ولم يقل : ولا تكن من الناسيين. فإن النسيان لا يدخل تحت التكليف فلا ينبه عنده. (المدارج ص ٣٤ الجز الثاني).

### الفرق بين الطمأنينة والسكينة

قال صاحب المنازل <sup>(١)</sup> (الطمأنينة) : سكون يقويه أمن صحيح ، شبيه بالعيان . وبينهما وبين السكينة فرقان .

أحدهما : أن (السكينة) صولة تورث خمود الهيبة أحياناً . و (الطمأنينة) سكون أمن في استراحة أنس .

والثاني : أن (السكينة) تكون نعماً . وتكون حيناً بعد حين ، و (الطمأنين لا تفارق صاحبها) .

قال ابن القيم (الطمأنينة) موجب السكينة . وأثر من آثارها . وكأنها نهاية السكينة قوله (سكون يقويه أمن) أي سكون القلب مع قوة الأمن الصحيح الذي لا يكون أمن غرور . فإن القلب قد يسكن إلى أمن الغرور . ولكن لا يطمئن به لفارقته ذلك السكون له . و (الطمأنينة) لا تفارقه ، فإنها مأخوذة من الإقامة . يقال : اطمأن بالمكان والمنزل : إذا أقام به .

وسبب صحة هذا الأمن المقوى للسكون : شبهة بالعيان . بحيث لا يبقى معه شيء من مجوزات الظنون والأوهام . بل كأن صاحبه يعاين ما يطمئن به . فيأمن به اضطراب قلبه وقلقه وارتيابه .

وأما الفرقان اللذان ذكرهما بينهما وبين السكينة . فحاصل الفرق الأول : أن (السكينة) تصول على الهيبة الحاصلة في القلب . فتخدمها في بعض الأحيان . فيسكن القلب من ازعاج الهيبة بعض السكون . وذلك في بعض الأوقات فليس

(١) الشيخ أبو إسماعيل الهروي ومدارج السالكين شرح لكتابه منازل السالكين .

كما دائماً مستمراً. وهذا يكون لأهل (الطمأنينة) دائماً. ويصبحه الأمن والراحة بوجود الأنس. فإن الاستراحة في (السكينة) قد تكون من الخوف والهيبة فقط والاستراحة في منزل (الطمأنينة) تكون مع زيادة الأنس. وذلك فوق مجرد الأمان، وقدر زائد عليه. وحامل الفرق الثاني: أن (الطمأنينة) ملكه، ومقام لا يفارق. والسكينة تنقسم إلى سكينة هي مقام ونعت لا يزول وإلى سكينة تكون وقتاً دون وقت هذا حاصل كلامه.

والذى يظهر لي في الفرق بينهما أمران ، سوى ما ذكر .

أحدهما: أن ظفرا وفوزه بمطلوبه الذي حصل له السكينة بمنزلة من واجهه  
عدو يريد هلاكه. فهرب منه عدوه. فسكن روعه. والطمأنينة بمنزلة حصن رآه  
مفتوحا فدخله وأمن فيه. وتقوى بصاحبه وعدته. فالقلب ثلاثة أحوال:

أحدهما: الخوف والاضطراب والقلق من الوارد الذي يزعجه ويقلقه.

الثاني : زوال ذلك الوارد الذي يزعجه ويقلقه عنه و عدمه .

الثالث : ظفره وفوزه بمطلوبه الذي كان ذلك الوارد حائلاً بينه وبينه.

وكل منها يستلزم الآخر ويقارنه. فالطمأنينة تستلزم السكينة ولا تفارقها وكذلك بالعكس. ولكن استلزم الطمأنينة للسكينة أقوى من استلزم السكينة للطمأنينة.

عليه، وسكونه وزوال قلقه واضطرابه كما يحصل لحزب الله عند مقابلة العدو وصوته والله سبحانه أعلم. (المدارج ٥١٤/٢).

### الفرق بين الهم والهرة لفظاً ومعنى

أما اللفظ : ففعل المعرفة يقع على مفعول واحد. تقول : عرفت الدار ، وعرفت زيدا. قال تعالى (فعرفهم لهم منكرون) وقال (يعرفونه كما يعرفون أبناءهم) و فعل (العلم) يقتضي مفعولين كقوله تعالى (إإن علمتهم مئنات) وإن وقع على مفعول واحد، كان بمعنى المعرفة. كقوله (وآخرين من دونهم لا تعلمونهم الله يعلمهم) وأما الفرق المعنوي فمن وجوه : أحدهما : أن (المعرفة) تتعلق بذات الشيء. و (العلم) يتعلق بأحواله. فتقول : عرفت أباك ، وعلمته صالحا عالما. ولذلك جاء الأمر في القرآن بالعلم دون المعرفة. كقوله تعالى (فاعلم أنه لا آله إلا الله) وقوله (اعلموا أن الله شديد العقاب) وقوله (فاعلموا أنما أنزل بعلم الله).

فالمعرفة : حضور صورة الشيء ومثاله العلمي في النفس . والعلم : حضور أحواله وصفاته ، ونسبتها إليه. فالمعرفة : تشبه التصور . والعلم : يشبه التصديق . والثاني : أن (المعرفة) في الغالب تكون لما غاب عن القلب بعد ادراكه ، فإذا أدركه قيل : عرفه ، أو تكون لما وصف له بصفات قامت في نفسه ، فإذا رأه وعلم أنه الموصوف بها ، قيل عرفه قال تعالى (ويوم نحشرهم كأن لم يلبثوا إلا ساعة من النهار ينعارضون بينهم) وقال تعالى (وجاء أخوه يوسف فدخلوا عليه فعرفهم لهم منكرون) وقال (الذين آتياهم الكتاب بعرفونه كما يعرفون أبناءهم) لما كانت صفاتهم معلومة عندهم ، فرأوه : عرفوه بتلك الصفات . وفي الحديث الصحيح (إن الله تعالى يقول لآخر أخل الجنة دخولا : أتعرف الزمان الذي كنت فيه ؟ فيقول : نعم. فيقول : تَمَنَّ. فيتمنى على ربه) وقال تعالى : (وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا. فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به) فالمعرفة : تشبه الذكر للشيء.

وهو حضور ما كان غائباً عن الذكر. ولهذا كان ضد المعرفة: الإنكار. وضد العلم: الجهل. قال تعالى (يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها) ويقال: عرف الحق فاقر به. وعرفه فأنكره. الوجه الثالث - من الفرق - : أن (المعرفة) تفيد تمييز المعروف من غيره و (العلم) يفيد تمييز ما يوصف به عن غيره. وهذا الفرق غير الأول. فإن ذاك يرجع إلى ادراك الذات وادراك صفاتها. وهذا يرجع إلى تخلص الذات من غيرها، وتخلص صفاتها من صفات غيرها.

الفرق الرابع : أنك إذا قلت : علمت زيدا. لم يف المخاطب شيئاً. لأنه ينتظر بعد : أن تخبره على أي حال علمته؟ فإذا قلت : كريماً أو شجاعاً، حصلت له الفائدة. وإذا قلت : عرفت زيدا. استفاد المخاطب : أنك اثبته وميزته عن غيره. ولم يبق منتظراً شيئاً آخر، وهذا الفرق في التحقيق أيضاً لفرق الذي قبله الفرق الخامس - وهو فرق العسكري في فروقه - وفروق غيره : أن (المعرفة) علم بعين الشيء مفصلاً عما سواه بخلاف (العلم) فإنه قد يتعلق بالشيء مجملأ. وهذا يشبه فرق صاحب المنازل. فإنه قال (المعرفة احاطة بعين الشيء كما هو) وعلى هذا الحد : فلا يتصور أن يُعرف الله أبنته. ويستحيل عليه هذا الباب بالكلية فإن الله سبحانه لا يحيط به علماً، ولا معرفة ولا رؤية. فهو أكبر من ذلك وأجل وأعظم. قال تعالى (يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يحيطون به علماً) بل حقيقة هذا الحد : إنتقاء تعلق المعرفة بأكبر المخلوقات حتى با ظهرها. وهو الشمس والقمر. بل لا يصح أن يُعرف أحد نفسه وذاته أبنته.

والفرق بين (العلم) (والمعرفة) عند أهل هذا الشأن : أن (المعرفة) عندهم هي العلم الذي يقوم العالم بموجبة ومقتضاه. فلا يطلقون المعرفة على مدلول العلم وحده، بل لا يصفون بالمعرفة إلا من كان عالماً بالله، وبالطريق الموصى إلى الله، وبآياتها وقواعدها. وله حال مع الله تشهد له بالمعرفة، فالعارف - عندهم من

عرف الله سبحانه بأسمائه وصفاته وأفعاله. ثم صدق الله في معاملته. ثم أخلص له في قصوده ونياته. ثم انسلاخ من أخلاقه الرديئة وآفاته. ثم تطهر من اوساخه وادرانه ومخالفاته، ثم صبر على أحكام الله في نعمة وبلياته. ثم دعا عليه على بصيرة بدينه وآياته. ثم جرد الدعوة إليه وحده بما جاء به رسوله، ولم يشُبها بآراء الرجال وأذواقهم ومواجideهم ومقاييسهم ومقولاتهم. ولم يزن بها ما جاء به الرسول عليه من الله أفضل صلواته، فهذا الذي يستحق اسم العارف على الحقيقة إذا سمي به غيره على الدعوى والاستعارة. (المدارج ٣٣٥-٣٣٨)

### **الفرق بين الجمجم والفرق عن الصوفية**

(الجمع) في اللغة الضم، والاجتماع والانضمام، والتفريق: ضده. وأما في أصطلاح القوم: فهو شخص البصيرة إلى من صدرت عنه المفرقات كلها. وهو ثلاثة أنواع: جمع وجود. وهو جمع الزنادقة من أهل الاتحاد وجمع شهود. وجمع قصود. فإذا تحررت هذه الأقسام تحرر الجمع الصحيح من المفاسد. (المدارج ٣٠٧).

### **الفرق بين الأمة والإمام**

### **الوجه السادس والأربعون بعد المائة من فضل الهمم**

إن الله سبحانه وتعالى أثني على إبراهيم خليله بقوله تعالى (إن إبراهيم كان أمة قانتا لله حنيفا ولم يك من المشركين شاكرا لأنعمه اجتباه) فهذه أربع أنواع من الثناء افتتحها بأنه أمة والأمة هو القدوة الذي يؤتى به، قال ابن مسعود الأمة المعلم للخير وهي فعلا من الائتمام كقدوة وهو الذي يقتدي به والفرق بين الأمة والإمام من وجهين أحدهما أن الإمام كل ما يؤتى به سواء كان بقصده وشعوره أولاً ومنه سمي الطريق أماما كقوله تعالى (وان أصحاب الأئكة لظالمين فانتقموا منهم وانهم لبإمام مبين) أي بطريق واضح لا يخفى على السالك ولا يسمى الطريق أمة.

الثاني أن الأمة فيه زيادة معنى وهو الذي جمع صفات الكمال من العلم والعمل بحيث بقي فيها فرداً وحده فهو الجامع لخصال تفرق في غيره فكانه باباً غيره باجتماعه فيه وتفرقها أو عدمها في غيره ولفظ الأمة يشعر بهذا المعنى لما فيه من الميم المضعة الدالة على الضم بمخرجها وتكريرها وكذلك ضم أولة فإن الضمة من الواو ومخرجها ينضم عند النطق بها وأتى بالناء الدالة على الوحدة كالغرفة واللقة ومنه الحديث أن زيد بن عمرو بن نفیل يبعث يوم القيمة أمة وحده فالضم والاجتماع لازم لمعنى الأمة ومنه سميت الأمة التي هي آحاد الأمم لأنهم الناس المجتمعون على دين واحد أو في عصر واحد.

الثاني قوله قانتا لله قال ابن مسعود القانت المطیع والقتوت يفسر بأشياء كلها ترجع إلى دوام الطاعة. الثالث قوله حنیفاً والحنیف الم قبل على الله ويلزم هذا المعنى ميله عما سواه فالميل لازم معنى الحنیف لا أنه موضوعة لغة. الرابع قوله شاكراً لانعمه والشكر للنعم مبني على ثلاثة أركان الأقرار بالنعمة وضافتها إلى النعم بها وصرفها في مرضاته والعمل فيها بما يجب فلا يكون العبد شاكراً إلا بهذه الأشياء الثلاثة والمقصود أنه مدح خليله بأربع صفات كلها ترجع إلى العلم والعمل بموجبه وتعليمه ونشره فعاد الكمال كله إلى العلم والعمل بموجبه ودعوة الخلق إليه. (المفتاح ص ١٧٤ الجزء الأول).

### الفرق بين التذكر والتفكير

وكل من التذكر والتفكير له فائدة الآخر فالذكر يفيد تكرار القلب على ما علمه وعرفه ليرسخ فيه ويثبت ولا ينمحى فيذهب أثره من القلب جملة والتفكير يفيد تكثير العلم واستجلاب ما ليس حاصلاً عند القلب فالتفكير يحصله والذكر يحفظه ولهذا قال الحسن مازال أهل العلم يعودون بالذكر على التفكير وبالتفكير

على التذكر ويناطقون القلوب حتى نطقت بالحكمة فالتفكير والتذكر بذار العلم وسقيه مطارحه ومذاكرته تلقيحه كما قال بعض السلف ملاقاً الرجال تلقيح لأليابها فالمذاكرة بها لقاح العقل فالخير والسعادة في خزانة مفاحها التفكير فإنه لابد من تفكير وعلم يكون نتيجته الفكر وحال يحدث للقلب من ذلك العلم فإن كل من علم شيئاً من المحبوب أو المكره لابد أن يبقى لقلبه حالة وينضج بصبغة من علمه وتلك الحال توجب له إرادة وتلك الإرادة توجب له العمل فهنا خمسة أمور الفكر وثمرته العلم وثمرتها الحالة التي تحدث للقلب وثمرة ذلك الإرادة وثمرتها العمل فالتفكير إذاً هو المبداء والمفتاح للخيرات كلها وهذا يكشف لك عن فضل التفكير وشرفه وأنه من أفضل أعمال القلب وأنفعها له حتى قيل تفكير ساعة خير من عبادة سنة فالتفكير هو الذي ينقل من موت الفطنة إلى حياة اليقظة ومن المكاره إلى المحاب ومن الرغبة والحرص إلى الزهد والقناعة ومن سجن الدنيا إلى فضاء الآخرة ومن ضيق الجهل إلى سعة العلم ورحبة ومن مرض الشهوة والأخلاص إلى هذه الدار إلى شفاء الإنابة إلى الله والتجافي عن دار الغرور ومن مصيبة العمى والصمم والبكير إلى نعمة البصر والسمع والفهم عن الله والعقل عنه ومن أمراض الشبهات إلى برد اليقين وثلج الصدور (وبالجملة) فأصل كل طاعة إنما هي الفكر وكذلك أصل كل معصية إنما يحدث من جانب الفكر فإن الشيطان يصادف أرض القلب خالية فارغة فيبذر فيها حب الأفكار الرديئة فيتولد منه الارادات والعزم فيتولد منها العمل فإذا صادف أرض القلب مشغولة ببذر الأفكار النافعة فيما خلق له وفيما هيئ له وأعد له من النعيم المقيم أو العذاب الأليم لم يجد لبذره موضعاً وهذا كما قيل :

أتاني هواها قبل أن أعرف الهوى فصادف قلباً فارغاً فتمكنا

(المفتاح ص ١٨٣ الجزء الأول)

## الفرق بين الحب والخوف

أن الخوف يتعلق بالأفعال، وأما الحب فإنه يتعلق بالذات والصفات. ولهذا يزول الخوف في الجنة، وأما الحب فيزداد. ولما كان الحب يتعلق بالذات كان من أسمائه سبحانه (الودود) قال البخاري في صحيحه : (الحبيب). وأما الخوف فإن متعلقه أفعال ربنا . ولا يخرج عن كون سببه جنابة العبد، وإن كانت جنابته من قدر الله . ولهذا قال علي بن أبي طالب : لا يرجون عبد إلا ربها، ولا يخافن عبد إلا ذنبه ، فمتعلق الخوف ذنب العبد وعاقبته ، وهي مفهولات للرب ، فليس الخوف عائدا إلى نفس الذات ، والفرق بينه وبين الحب أن الحب سببه الكمال ، وذاته تعالى لها الكمال المطلق ، وهو متعلق الحب التام أما الخوف فسببه توقع المكره وهذا إنما يكون في الأفعال والمفهولات . وبهذا يعلم بطلان قول من زعم أنه سبحانه يخاف لا لعنة ولا لسبب ، بل كما يخاف السيل الذي لا يدرى العبد من أين يأتيه . وهذا بناء من هؤلاء على نفي محبته سبحانه وحكمته . وأنه ليس إلا محض المشيئة والإرادة التي ترجم مثلًا على مثل بلا مرجح ، ولا يراعي فيها حكمه ولا مصلحة . وهؤلاء عندهم الخوف يتعلق بنفس الذات من غير نظر إلى فعل العبد وأنه سبب المخافة ، إذا ليس عندهم سبب ولا حكم ، بل ارادة محسنة يفعل بها ما يشاء من تنعيم وتعذيب . وعند هؤلاء فالخوف لازم للعبد في كل حال ، أحسن أم أساء . وليس لافعاله تأثير في الخوف . وهذا من قلة نصيبهم من المعرفة بالله وكماله وحكمته . وأين هذا من قول أمير المؤمنين عليه: لا يرجون عبد إلا ربها ، ولا يخافن إلا ذنبه ؟ فجعل الرجاء متعلقا بالرب سبحانه وتعالى ، لأن رحمته من لوازمه ذاته ، وهي سبقة غضبه . وأما الخوف فمتعلق بالذنب ، فهو سبب المخافة ، حتى لو قدر عدم الذنب بالكلية لم تكن مخافة .

(طريق الهجرتين ص ٥٠٧-٥٠٨).

## الفرق بين الحلة والمحبة

وقد ظن بعض من لا علم عنده أن الحبيب أفضل من الخليل، وقال : محمد حبيب الله وإبراهيم خليل الله، وهذا باطل من وجوه كثيرة منها : أن الخلة خاصة والمحبة عامة فإن الله يحب التوابين ويحب المتطهرين، وقال في عباده المؤمنين : (يحبهم ويحبونه)، ومنها : أن النبي ﷺ نفى أن يكون له من أهل الأرض خليل، وأخبر أن أحب النساء إليه عائشة ومن الرجال أبوها، ومنها : أنه قال : (ان الله اتخذني خليلا كما اتخذ إبراهيم خليلا). ومنها أنه قال : (لو كنت متخدنا من أهل الأرض خليلا لأنني أخذت أبا بكر خليلا ولكن أخوة الإسلام ومودته). (روضة المحبين ص ٤٩).

## الفرق بين المحبة والشوق

الفرق بينهما فرق ما بين الشيء وأثره. فإن الحامل على الشوق هو المحبة ولهذا يقال : لحبيتي له اشتقت اليه وأحبيته فاشتقت إلى لقائه. ولا يقال : لشوقتي إليه أحببته، ولا اشتقت إلى لقائه فأحبيته. فالمحبة بذر في القلب، والشوق بعض ثمرات ذلك البذر. وكذلك من ثمرات حمد المحبوب والرضى عنه وشكره وخوفه ورجاؤه والتنعم بذكره والسكون إليه والأنس به والوحشة بغيره، وكل هذه من أحكام المحبة وثمراتها، وهو حياتها، فمنزلة الشوق من المحبة منزلة الهرب من البغضاء والكرابة : فإن القلب إذا أبغض الشيء وكرهه جد في الهرب منه، وإذا أحبه جد في الهرب إليه وطلبه، فهو حركة القلب في الظفر بمحبوبه ولشدة ارتباط الشوق بالمحبة يقع كل واحد منهما موقع صاحبه ويفهم منه ويعبر به عنه. (طريق الهرتين ٥٧٧).

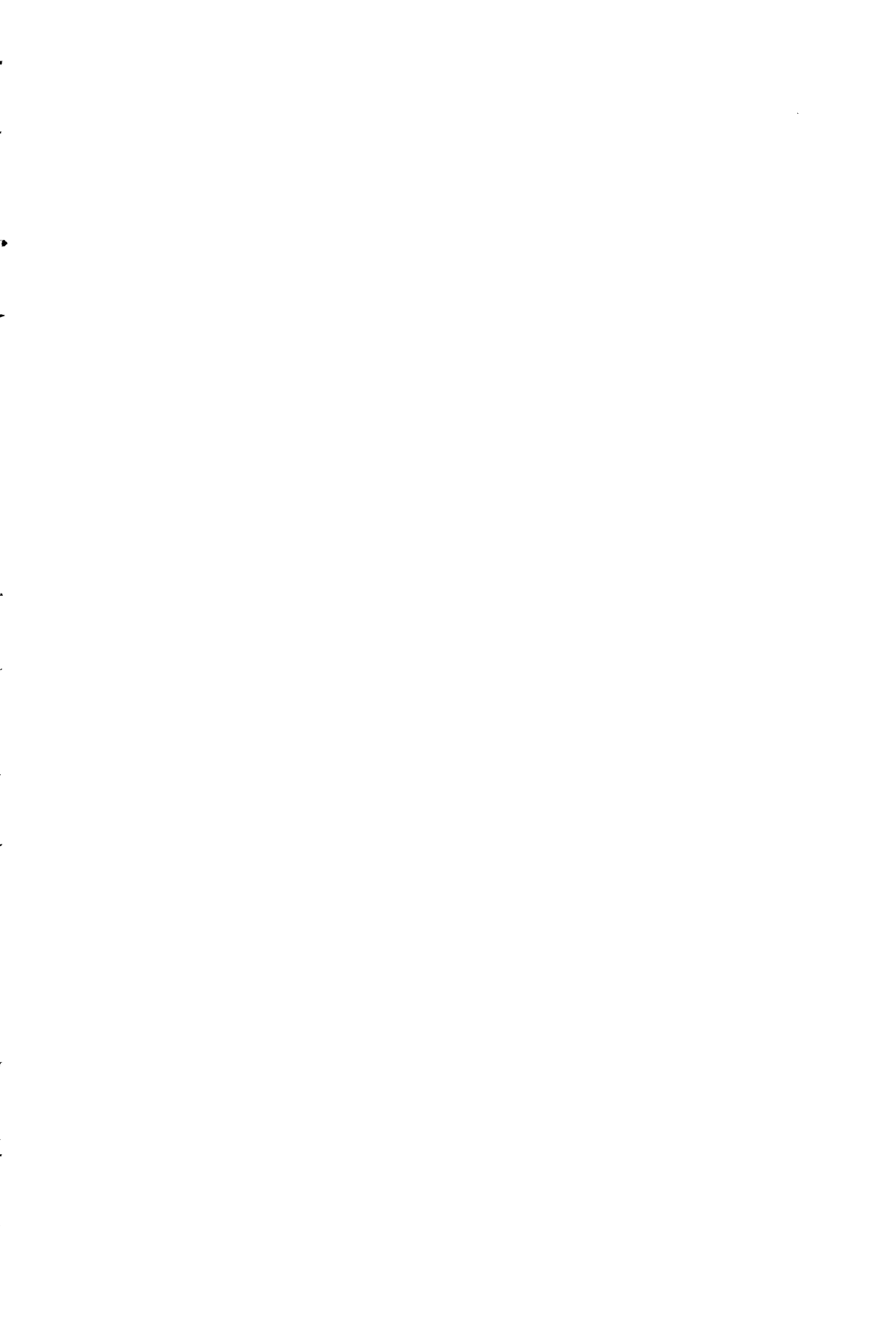
## الفرق بين الشح والبخل

أن الشح : هو شدة الحرص على الشيء والاحفاء في طلبه، والاستقصاء في

تحصيله، وجشع النفس عليه، والبخل : منع انفاقه بعد حصوله وحبه وامساكه، فهو شحيح قبل حصوله، بخيل بعد حصوله ، فالبخل ثمرة الشح ، والشح يدعوا إلى البخل ، والشح كامن في النفس ، فمن بخل فقد أطاع شحه ، ومن لم يدخل فقد عصى شحه ووْقِي شره ، وذلك هو المفحى : ( ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفحون ) . ( الوابل الصيب ص ٦٤ ) .

### الفرق بين تبّهه وأتبّهه

وذلك الذي آتاه رب تبارك وتعالى آياته ( فانسلخ منها فأتبّعه الشيطان فكان من الغاوين ) وقال تعالى ( ولو شئنا لرفعناه بها ولكنه أخذ إلى الأرض واتبع هواه فمثّله كمثل الكلب ان تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث ) وتأمل قوله تعالى ( آتيناه آياتنا ) فأخبر ان ذلك انما حصل له بآياته الرب له لا بتحصيله هو . ثم قال ( فانسلخ منها ) ولم يقل فسلخناه بل أضاف الانسلاخ اليه وعبر عن برائته منها بلفظة الانسلاخ الدالة على تخليه عنها بالكلية وهذا شأن الكافر . وأما المؤمن ولو عصى الله تبارك وتعالى ما عصاه فإنه لا ينسلخ من الإيمان ، ثم قال : ( فأتبّعه الشيطان ) ولم يقل فتبّعه . فإن في أتبّعه اعلاما بأنه أدركه ولحقه ، كما قال الله تعالى : ( فأتبّعوهم مشرقين ) أي لحقوهم ووصلوا اليهم ثم قال : ( ولو شئنا لرفعناه بها ) ففي ذلك دليل على أن مجرد العلم لا يرفع صاحبه ، فهذا قد أخبر الله سبحانه وتعالى أنه آتاه آياته ولم يرفعه بها فالرفة بالعلم قدر زائد على مجرد تعلمه ، ثم أخبر الله عز وجل عن السبب الذي منعه أن يرفع بها ، فقال ( ولكنه أخذ إلى الأرض واتبع هواه ) وقوله ( أخذ إلى الأرض ) أي سكن إليها ونزل بطبعه إليها ، فكانت نفسه أرضية سفلية لاسماوية علوية ، وبحسب ما يخلد العبد إلى الأرض يهبط من السماء . ( الروضة ص ١٩٤ ) .







## الفرق بين مطلق الأمر والأمر المطلق

الأمر المطلق والجرح والعلم المطلق والترتيب المطلق والبيع المطلق والماء المطلق غير مطلق الأمر والجرح والعلم إلى آخرها والفرق بينهما من وجوه (أحدهما) أن الأمر المطلق لا ينقسم إلى أمر التذب وغيره فلا يكون موردا للتقسيم ... ومطلق الأمر ينقسم إلى أمر ايجاب وأمر ندب فمطلق الأمر ينقسم والأمر المطلق غير منقسم (الثاني) أن الأمر المطلق فرد من افراد مطلق الأمر ولا ينعكس (الثالث) أن نفي مطلق الأمر يستلزم نفي الأمر المطلق دون العكس (الرابع) أن ثبوت مطلق الأمر لا يستلزم ثبوت الأمر المطلق دون العكس (الخامس) أن الأمر المطلق نوع المطلق الأمر ومطلق الأمر جنس للأمر المطلق (السادس) أن الأمر المطلق مقيد بالاطلاق لفظا مجرد عن التقيد معنى ومطلق الأمر مجرد عن التقيد لفظا مستعمل في المقيد وغيره معنى (السابع) أن الأمر المطلق لا يصلح للمقيد ومطلق الأمر يصلح للمطلق والمقيد (الثامن) أن الأمر المطلق هو المقيد بقيد الاطلاق فهو متضمن للاطلاق والتقيد ومطلق الأمر غير مقيد وان كان بعض افراده مقيدا (التاسع) إنك إذا قلت الأمر المطلق فقد ادخلت اللام على الأمر وهي تفيد العموم والشمول ثم وصفته بعد ذلك بالاطلاق بمعنى انه لم يفيد ويوجب تخصيصه من شرط أو صفة أو غيرها فهو عام في كل فرد من الأفراد التي هذا شأنها وأما مطلق الأمر بالإضافة فهي ليست للعموم بل للتمييز فهو قدر مشترك مطلق لعام فيصدق بفرد من افراده وعلى هذا فمطلق البيع جائز والبيع المطلق ينقسم إلى

جائز وغيره والأمر المطلق للوجوب ومطلق الأمر ينقسم إلى واجب والمندوب والماء المطلق ظهور ومطلق الماء ينقسم إلى ظهور وغيره والملك المطلق هو الذي يثبت للحر ومطلق الأمر يثبت للعبد. (البدائع ٤/١٦).

### الفرق بين دليل مشروعية الحكم ودليل وقوع الحكم

الفرق بين دليل مشروعية الحكم وبين دليل وقوع الحكم فال الأول متوقف على الشارع والثاني يعلم بالحس أو الخبر أو الزيادة (فال الأول) الكتاب والسنة ليس إلا وكل دليل سواهما يستنبط منهما (والثاني) مثل العلم بسبب الحكم وشروطه وموانعه فدليل مشروعيته يرجع فيه إلى أهل العلم بالقرآن والحديث ودليل وقوعه يرجع فيه إلى أهل الخبرة بتلك الأسباب والشروط والموانع . ومن أمثله ذلك بيع الغيب في الأرض من السلمج والجزر والقلفاس وغيره فدليل المشروعية أو منعها متوقف على الشارع لا يعلم إلا من جهته (ودليل) سبب الحكم أو شروطه أو مانعه يرجع فيه إلى أصله (فإذا) قال المانع من الصحة هذا غرر لأنه مستور تحت الأرض (قيل) كون هذا غرراً أو ليس بغرر يرجع إلى الواقع لا يتوقف على الشرع فإنه من الأمور العادلة المعلومة بالحس أو العاده مثل كونه صحيحاً أو سقيناً وكباراً أو صغاراً ونحو ذلك فلا يستدل على وقوع اسباب الحكم بالإدلة الشرعية كما لا يستدل على شرعيته بالأدلة الحسية فكون الشئ متراجداً بين السلمة والعطب وكونه مما يجهل عاقبته وتطوى مغبته أو ليس كذلك يعلم بالحس أو العادة لا يتوقف على الشرع ومن استدل على ذلك بالشرع فهو كمن استدل على أن هذا الشراب مسكر بالشرع وهذا ممتنع بل دليل اسكاره الحس ودليل تحريمه الشرع . فتأمل هذه الفائدة ونفعها ولهذه القاعدة عبارة أخرى وهي أن دليل سببيه الوصف غير دليل ثبوته فيستدل على سببيه بالشرع وعلى ثبوته بالحس أو العقل أو العادة . فهذا شئ . وذلك شئ . (البدائع ٤/١٥).

## الفرق بين الاستدلال والدلالة

الاستدلال شيءٌ والدلالة شيءٌ آخر فلا يلزم من الغلط في أحدهما الغلط في الآخر فقد يغلوط في الاستدلال والدلالة صحيحة كما يستدل بنص منسوخ أو مخصوص على حكم فهو دال عليه تناولاً والغلوط في الاستدلال لا في الدلالة وعكسه كما إذا استدللنا بالحيضة الظاهرة على براءة الرحم فحكمنا بحلها للزوج ثم بانت حاملاً فالغلوط هنا وقع في الدلالة نفسها لا في الاستدلال فتأمل هذه الفروق .  
(البدائع ٢٠٧/٤)

## الفرق بين النية والقصد

النية هي القصد بعينه ولكن بينها وبين القصد فرقان (أحدهما) أن القصد متعلق بفعل الفاعل نفسه وبفعل غيره والنية لا تتعلق إلا بفعله نفسه فلا يتصور أن ينوي الرجل فعل غيره ويتصور أن يقصده ويريده (الفرق الثاني) أن القصد لا يكون إلا بفعل مقدر يقصده الفاعل أما النية فينوي الإنسان ما يقدر عليه وما يعجز عنه . ولهذا في حديث أبي ك بشه الانماري الذي رواه أحمد والترمذى وغيرهما عن النبي ﷺ (إنما الدنيا لاربعه نفر عبد رزقه الله مالاً وعلمًا فهو يتقي في ماله ربه ويصل في رحمه ويعلم الله فيه حقاً فهذا بأفضل المنازل عند الله وعبد رزقه الله علمًا ولم يرزقه مالاً فهو يقول لو أن لي مالاً لعملت فيه بعمل فلان فهو بنبيه واجرها سواء وعبد رزقه الله مالاً ولم يرزقه علمًا فهو يخبط فيه ينفقه في غير حقه ورجل لم يؤته الله مالاً ولا علمًا فهو يقول لو كان لي مثل ما لهذا عملت فيه مثل الذي يعمل قال رسول الله ﷺ فهما في الوزر سواء) فالنية تتعلق بالقصد بالذم عليه والمعجز عنه بخلق القصد والإادة فإنهما لا يتعلقان بالعجز عنه لأن فعله ولا من فعل غيره وإذا عرفت حقيقة النية ومحلها من الإيمان وشرائعه تبين الكلام في المسألة نفياً واثباتاً بعلم وانصاف . (البدائع ١٩٠/٣)

## الفرق بين الشهادة والرواية

الفرق بين الشهادة والرواية أن الرواية يعم حكمها الراوي وغيره على مر الأزمان والشهادة تخص الشهود عليه وله ولا يتعداها إلا بطريق التبعية الحضرة فالزام المعين يتوقع منه العدواة وحق المنفعة والتهمة الموجبة للرد فاحتيط لها بالعدد والذكورية وردت بالقرابة والعدواة وتطرق التهم ولم يفعل مثل هذا في الرواية التي يعم حكمها ولا يخص فلم يشترط فيها عدد ولا ذكورية بل اشترط فيها ما يكون مغلباً على الظن صدق الخبر وهو العدالة المانعة من الكذب واليقظة المانعة من غلبة السهو والتخلط ولما كان النساء ناقصات عقل ودين ولم يكن من أهل الشهادة فإذا دعت الحاجة إلى ذلك قويت المرأة بمثلها لأنه حينئذ أبعد من سهوها وغلطها لذكرها صاحبتها لها وأما اشتراط الحرية ففي غاية البعد ولا دليل عليه من كتاب ولا سنة ولا اجماع وقد حكى أحمد عن أنس بن مالك أنه قال ما علمت أحداً أراد شهادة العبد والله تعالى يقبل شهادته على الأمم يوم القيمة فكيف لا يقبل شهادته على نظيرة من المكلفين ويقبل شهادته على الرسول ﷺ في الرواية فكيف لا يقبل على رجل في درهم ولا ينقصه هذا بالمرأة لأنها تقبل شهادتها مع مثيلها لما ذكرناه والمانع من قبول شهادتها وحدها منتف في العبد وعلى هذه القاعدة مسائل أحدها الاخبار عن رؤية هلال رمضان من اكتفى فيه بالواحد جعله رواية لعمومه للمكلفين فهو كالآذان ومن اشترط فيه العدد الحق بالشهادة لأنه لا يعم الاعصار ولا الامصار بل يخص تلك السنة وذلك المصر في أحد القولين وهذا ينقص بالآذان نقضاً لا محيد عنه. وثانيها الاخبار بالنسبة بالقافه فمن حيث أنه خبر جزءى عن شخص جزءى يخص ولا يعم جرى مجرى الشهادة ومن جعله كالرواية غلط فلا مدخل لها هنا بل الصواب أن يقال من حيث هو منتصب للناس انتساباً عاماً يستند قوله إلى أمر يختص به من دونهم من الأدلة والعلماء جرى

جرى الحكم فقوله حكم لرواية. ومن هذا الجرح للمحدث والشاهد هل يكتفى فيه بواحد اجراء لهجرى الحكم أولاً بد من اثنين اجراء لهجرى الشهادة على الخلاف وأما أن يجريجرى الحكم فغير صحيح وأما للرواية<sup>(١)</sup> والجرح وإنما هو يجرحه باجتهاده لا بما يرويه عن غيره. ومنها الترجمة للفوبي والخط والشهادة وغيرها هل يشترط فيها التعدد مبني على هذا ولكن بناؤه على الرواية والشهادة صحيح ولا مدخل للحكم هنا. ومنها التقويم للسلع ومن اشترط العدد رأه شهاده ومن لم يشترطه اجراءه مجرى الحكم لا الرواية. ومنها القاسم هل يشترط تعدده على هذه القاعدة وال الصحيح الاكتفاء بالواحد لقصة عبدالله بن رواحة. ومنها تسبيح المصلى بالامام هل يشترط أن يكون المسبح اثنين فيه قولهان مبنيان على هذه القاعدة ومنها الخبر عن نجاسة الماء هل يشترط تعدده فيه قولهان . ومنها الخارص وال الصحيح في هذا كله الاكتفاء بالواحد كالمؤذن وكالمخبر بالقلة وأما تسبيح المأمور بامامه فيه نظر ومنها الفتى يقبل واحد اتفاقاً ومنها الاخبار عن قدم العيب وحدوثه عن التنازع وال الصحيح الاكتفاء فيه بالواحد كالتفوييم والقائف .

(البدائع ٦٥/١).

وقبول شهادة العبد : هو موجب الكتاب والسنّة وأقوال الصحابة وصريح القياس وأصول الشرع وليس مع ردها كتاب ولا سنّة ولا اجماع ولا قياس قال تعالى : (وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهادة على الناس ، ويكون الرسول عليكم شهيداً) والوسط : العدل والخيار ، ولا ريب في دخول العبد في هذا الخطاب ، فهو عدل بنص القرآن فدخل تحت قوله : (وأشهدوا ذوي عدل منكم) وقاله تعالى : (يأيها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهادة لله) في النساء والمائدة

(١) قوله وإما للرواية إلى قوله عن غيره غير ظاهر التركيب وفي نسخه وأما الرواية والجرح وهو ان كان الخ فايضاً غير ظاهر وعلل الصواب هكذا لانه إنما يجرحه باجتهاده الخ. ويكون تحليلاً لقوله فغير صحيح ويكون قوله وأما للرواية والجرح مقدم . (١ هـ من هامش بدائع الفوائد).

وهو من الذين آمنوا قطعاً. فيكون من الشهداء لذلك، وقال تعالى: (وَاسْتَشْدِدُوا شَهِيدِينَ مِنْ رِجَالِكُمْ)، ولا ريب أن العبد من رجالنا، وقال تعالى: (إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمُ الْبَرِّيَّةُ) والعبد المؤمن الصالح من خير البرية فكيف ترد شهادته؟ وقد عدله الله ورسوله، كما في الحديث المعروف المرفوع «يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله، ينفون عنه تحريف الغالين، واتحالف البطليين وتأويل الجاهلين» والعبد يكون من حملة العلم، فهو عدل بنص الكتاب والسنة، واجمع الناس على أنه مقبول الشهادة على رسول الله ﷺ ولا تقبل شهادته على واحد من الناس؟ ولا يقال : باب الرواية أوسع من باب الشهادة فيحتاط مالا يحتاط للرواية. فهذا كلام جرى على السن كثير من الناس ، وهو عار عن التحقيق والصواب ، فإن أولى ما ضبط واحتيط له : الشهادة على الرسول ﷺ ، والرواية عنه ، فإن الكذب عليه ليس كالكذب على غيره ، وإنما ردت الشهادة بالعداوة والقرابة دون الرواية. لطرق التهمة إلى شهادة العدو وشهادة الولد. وخشية عدم ضبط المرأة وحفظها وأما العبد : فما يتطرق إليه من ذلك يتطرق إلى الحر سواء ولا فرق بينه في ذلك البتة ، فالمعنى الذي قبلت به روايته : هو المعنى الذي تقبل به شهادته وأما المعنى الذي ردت به شهادة العدو والقرابة والمرأة فليس موجوداً في العبد. (الطرق الحكيمية ص ١٩٤).

### الفروق بين المطلق ومطلق المقدّم

وأيضاً فقولكم «إن موجب العقد استحقاق التسليم عقيبه» أتعنون أن هذا موجب العقد المطلق أو مطلق العقد؟ فإن أردتم الأول فصحيح وإن أردتم الثاني فممنوع؟ فإن مطلق العقد ينقسم إلى المطلق والمقييد وموجب العقد المقييد ما قيده، كما أن موجب العقد المقييد بتأجيل الثمن وثبوت خيار الشرط والرهن والضمرين هو ما قيد به وإن كان موجبه عند اطلاقه خلاف ذلك، فموجب العقد المطلق شيء وموجب العقد المقييد شيء. (الاعلام ١١٢).

## الفرق بين الفتيا للقريب والشهادة له :

الفائدة السابعة والعشرون : يجوز للمفتى أن يفتى أباه وابنه وشريكه ومن لا تقبل شهادته له، وإن لم يجز أن يشهد له ولا يقضى له والفرق بينهما أن الإفتاء يجري مجرى الرواية، فكانه حكم عام، خلاف الشهادة والحكم فإنه يخص المشهود له والمحكوم له ولهذا يدخل الرواية في حكم الحديث الذي يرويه ويدخل في حكم الفتوى التي يفتى بها، ولكن لا يجوز له أن يحابي من يفتى به فيفتى أباه أو أبنته أو صديقه بشئ، ويفتى غيرهم بضده محاباة بل هذا يقدح في عدالته، إلا أن يكون ثم سبب يقتضي التخصيص غير المحاباة، ومثال هذا أن يكون في المسألة قولان قول بالمنع وقول بالاباحة. فيفتى ابنه وصديقه بقول الاباحة والاجنبي يقول المنع . (الإعلام / ٤٢١٠).

## الفرق بين ما قاله عليه السلام متهللاً بمنصب الرسالة أو الإمامة :

وفي هذه الغزوه <sup>(١)</sup> انه قال من قتل قتيلاً له عليه بينه فله سلبه وقاله في غزوة أخرى قبلها فاختلف الفقهاء هل هذا السلب مستحق بالشرع أو بالشرط على قولين هما روايتان عن أحمد أحدهما أنه له بالشرع شرطة الإمام أو لم يشرطه وهو قول الشافعى رحمة الله والثانى أنه لا يستحق إلا بشرط الإمام وهو قول أبي حنيفة رحمة الله وقال مالك رحمة الله لا يستحق إلا بشرط الإمام بعد القتال فلو نص قبله لم يجز قال مالك ولم يبلغني أن النبي عليه السلام قال ذلك إلا يوم حنين وإنما نقل النبي عليه السلام بعد أن برد القتال وأخذ النزاع أن النبي عليه السلام كان هو الإمام والحاكم والمفتى وهو الرسول فقد يقول الحكم بمنصب الرسالة فيكون شرعاً عاماً إلى يوم القيمة كقوله من أحدث في أمرنا هذا ماليس منه فهو رد وقوله من زرع في أرض قوم بغير إذنهم فليس له من الزرع شئ وله نفقةه وحكمه بالشاهد واليمين

(١) غزوة حنين .

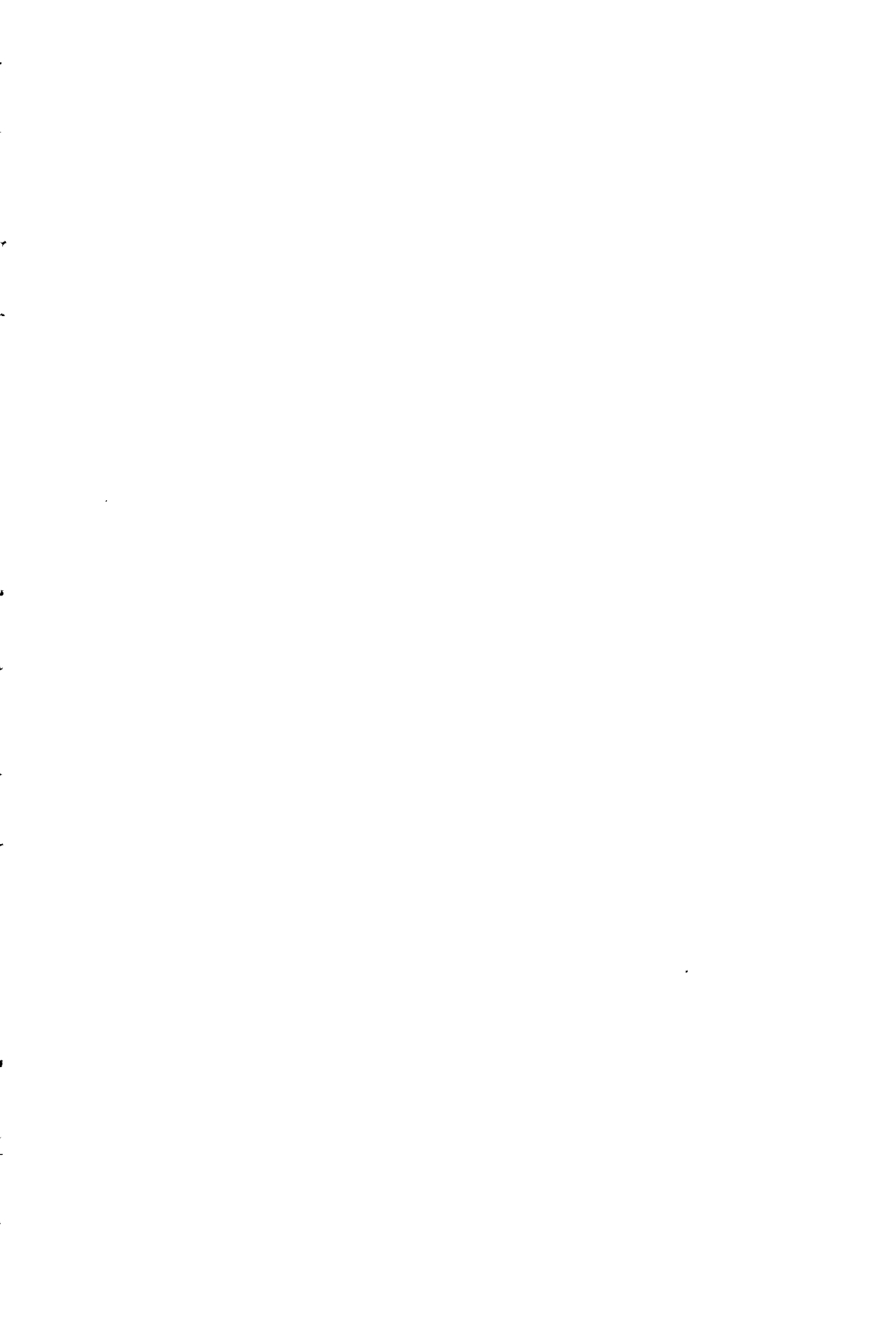
وبالشفعة فيما لم يقسم وقد يقول بمنصب القوى كقوله لهند بنت عتبه امرأة أبي سفيان وقد شكت إليه شح زوجها وأنه لا يعطيها ما يكفيها خذلي ما يكفيك ولدك بالمعروف فهذه فتيا لا حكم إذ لم يدع بأبي سفيان ولم يسأله عن جواب الدعوى ولا سألهما البينة وقد ي قوله بمنصب الإمامه فيكون مصلحة للأمه في ذلك الوقت وذلك المكان وعلى تلك الحال فيلزم من بعده من الأئمة مراعاة ذلك على حسب المصلحة التي راعاها النبي ﷺ زماناً ومكاناً وحالاً ومن هنا تختلف الأئمة في كثير من الموضع التي فيها أثر عنه ﷺ قوله ﷺ من قتل قتيلاً فله سلبه هل قاله بمنصب الإمامه فيكون حكمه متعلقاً بالإئمه أو بمنصب الرسالة والنبوة فيكون شرعاً عاماً وكذلك قوله من أحيا أرضاً ميته فهي له هل هو شرع عام لكل أحد اذن فيه الإمام أو لم يأذن أو هو راجع إلى الأئمه فلا يملك بالإحياء إلا بإذن الإمام على القولين فال الأول للشافعي وأحمد رحمهما الله في ظاهر مذهبهما والثاني لابي حنيفة وفرق مالك بين الفلوات الواسعة وما لا يشاح فيه الناس وبين ما يقع فيه التشاح فاعتبر اذن الإمام في الثاني دون الأول . (الزاد ١٩٤/٢ - ١٩٥).

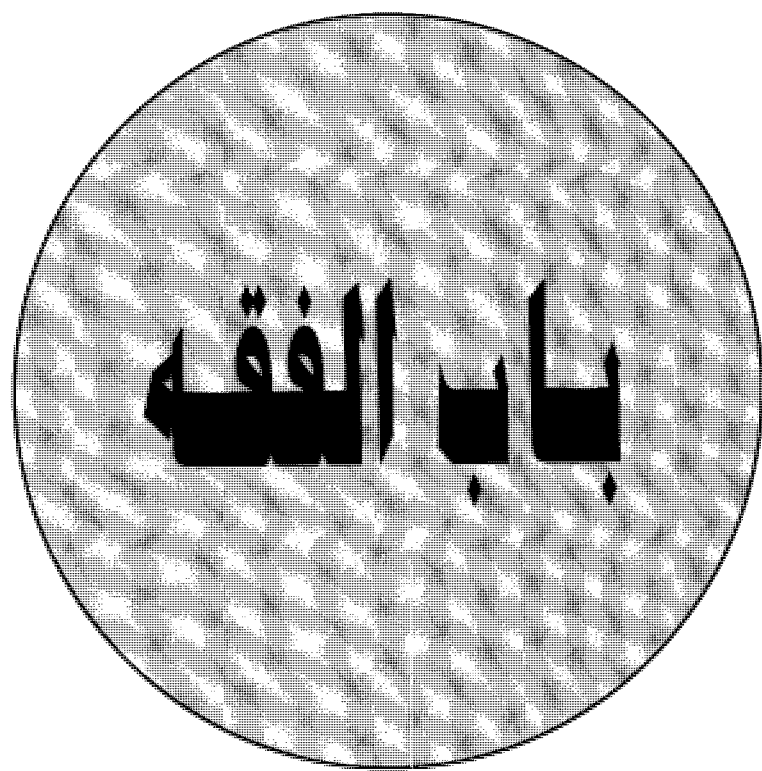
### الفرق بين الشوط والأماراة المحضة

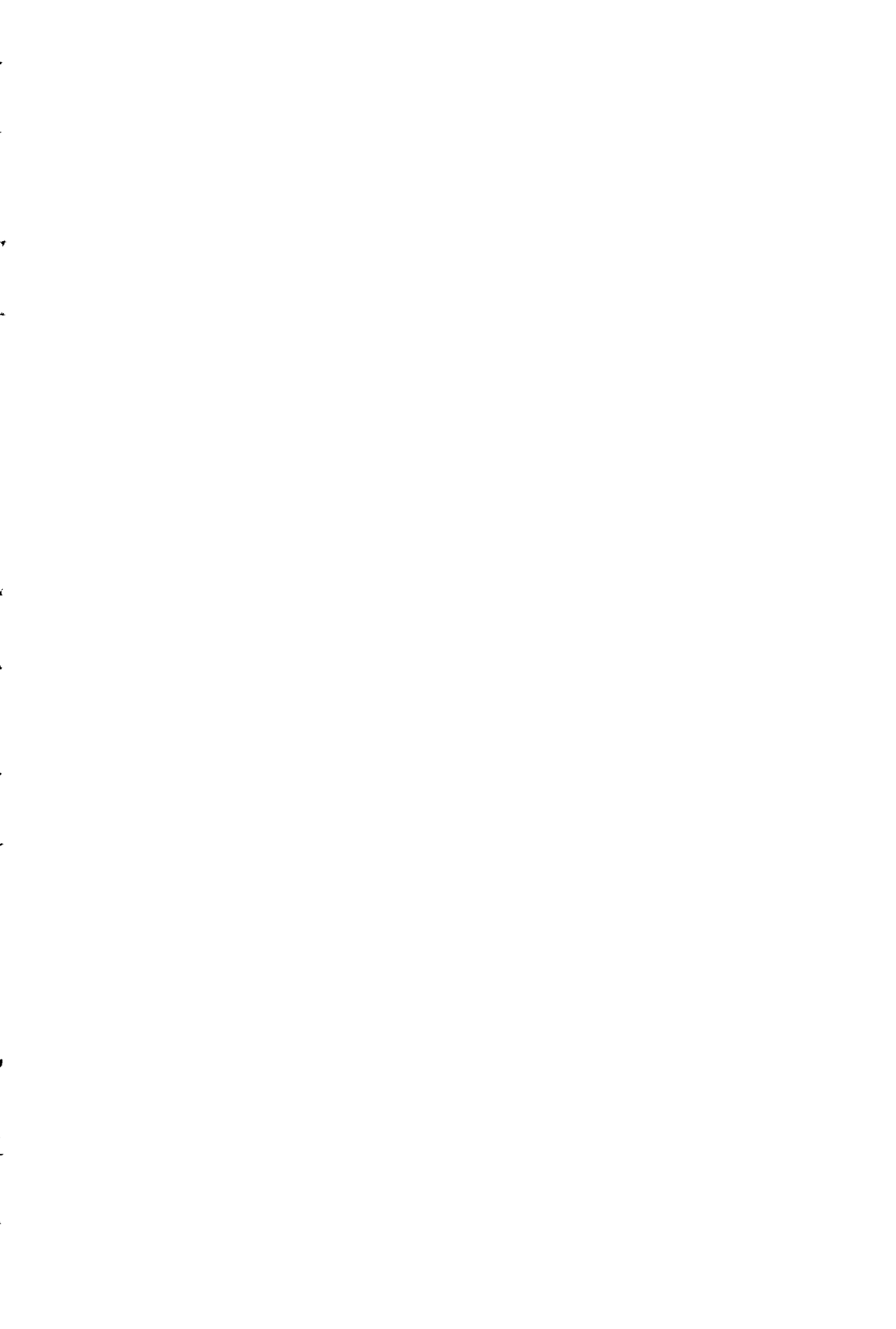
جعل الشرط مجرد علامة ودليل ومعرف اخراج للشرط عن كونه شرطاً وأبطال لحقيقةه، فإن العلامة والدليل [و] المعرف ليست شروطاً في المدلول المعرف ولا يلزم من نفيها نفيه فإن الشيء يثبت بدون علامة ومعرف له والشروط ينافي لانتفاء شرطه وإن لم يوجد لوجوده وكل العقلاة متفقون على الفرق بين الشرط والأماراة المحضة وأن حقيقة أحدهما وحكمه دون حقيقة الآخر وحكمه وإن كان قد يقال . إن العلامة شرط في العلم بالعلم والدليل شرط في العلم بالدلول فذاك أمر وراء الشرط في الوجود الخارجي فهذا شيء وذلك شيء آخر وهذا حق ولهذا ينافي العلم بالدلول عند إنتفاء دليله ولكن هل يقول أحد إن المدلول

يتنفي لانتفاء دليله؟

فإن قيل : نعم ، قد قاله غير واحد . وهو انتفاء الحكم الشرعي لإنتفاء دليله قيل  
نعم فإن الحكم الشرعي لا يثبت بدون دليلة فدليلة موجب لثبوته فإذا انتفى الموجب  
انتفى الموجب ولهذا يقال : لا موجب فلا موجب أما شرط اقتضاء السبب لحكمه فلا  
يجوز اقتضاؤه بدون شرطه ولو تأخر الشرط عنه لكان مقتضياً بدون شرطه  
وذلك يستلزم اخراج الشرط عن حقيقته وهو محال . (الإعلام ٣/٢٨٤).







## الفرق بين الحائض والجنب

الفرق الصحيح بينها وبين الجنب مانع من الإلحاد، وذلك من وجوه، أحدها أن الجنب يمكنه التظاهر متى شاء بالماء أو التراب فليس له عذر في القراءة <sup>(١)</sup> مع الجناية بخلاف الحائض والثاني: أن الحائض يشرع لها الإحرام والوقوف بعرفة وتوابعه مع الحيض بخلاف الجنب، الثالث: أن الحائض يشرع لها أن تشهد العيد مع المسلمين وتعزل المصلى بخلاف الجنب. (الإعلام ص ٣٥ الجزء الثالث)

## الفرق بين الطواف والصلوة

الفارق بين الصلاة والطواف أكثر من الجوامع، فإنه يباح فيه الكلام والأكل والشرب والعمل الكثير وليس فيه تحريم ولا تحليل ولا ركوع ولا سجود ولا قراءة ولا تشهد، ولا تجب له جماعة، وإنما اجتمع هو والصلاحة في عموم كونه طاعة وقربة، وخصوص كونه متعلقاً بالبيت، وهذا لا يعطيه شروط الصلاة كما لا يعطيه واجباتها وأركانها. (الإعلام ٣٨/٣).

## الفرق بين الحاجز عن الطهور حسا والهاجز عنه شرعاً

فإن قيل: فهل في الحديث <sup>(٢)</sup> حجة من قال: إن عادم الطهورين لا يصلي، حتى يقدر على أحدهما، لأن صلاته غير مفتوحة بمفاتيحها، فلا تقبل منه؟ قيل قد استدل به من يرى ذلك، ولا حجة فيه.

(١) ذكر ابن القمي هذا الكلام في معرض رده على الذين يمنعون قراءة القرآن للحائض ويحذفونها بالجنب.

(٢) يشير إلى قوله عليه الصلاة والسلام «مفتاح الصلاة الطهور وتحريمها التكبير وتحليلها التسليم».

ولابد من تمهيد قاعدة يتبعين بها مقصود الحديث ، وهي أن ما أوجبه الله تعالى ورسوله ، أو جعله شرطا للعبادة ، أو ركنا فيها ، أو وقف صحتها عليه : هو مقيد بحال القدرة لأنها الحال التي يؤمن فيها به ، وأما في حال العجز فغير مقدور ولا مأمور ، فلا توقف صحة العبادة عليه . وهذا كوجوب القيام والقراءة والركوع والسجود عند القدرة ، وسقوط ذلك بالعجز ، وكاشتراض ستر العورة ، واستقبال القبلة عند القدرة ، ويسقط بالعجز . وقد قال عليه السلام (لا يقبل الله صلاة حائض إلا بخمار) ولو تعذر عليها الخمار صلت بدونه ، وصحت صلاتها . وكذلك قوله (لا يقبل الله صلاة أحدكم إذا أحدث حتى يتوضأ) فإنه لو تعذر عليه الوضوء صلى بدونه ، وكانت صلاته مقبولة . وكذلك قوله عليه السلام (لا تجزئ صلاة لا يقيم الرجل فيها صلبه في الركوع والسجود) فإنه لو كسر صلبه وتعذر عليه اقامته أجراته صلاته ونظائره كثيرة فيكون (مفتاح الصلاة الظهور) هو من هذا . لكن هنا نظر آخر ، وهو أنه إذا لم يمكن اعتبار الظهور عند تعذرها فإنه يسقط وجوبه فمن أين لكم أن الصلاة تشرع بدونه في هذا الحال؟ وهذا حرف المسألة ، وهلا قلتم : أن الصلاة بدونه كصلاة مع الحيض غير مشروعه ، لما كان الظهور غير مقدور للمرأة ، فلما صار مقدوراً لها شرعت لها الصلاة وترتبت في ذمتها ، فما الفرق بين العاجز عن الظهور شرعاً والعاجز عنه حسماً؟ فإن كل منهما غير متمكن من الظهور؟ قيل : هذا سؤال يحتاج إلى جواب . وجوابه أن يقال : زمن الحيض جعله الشارع منافياً لشرعية العبادات ، من الصلاة ، والصوم ، والاعتكاف . فليس وقتاً لعبادة الحائض ، فلا يترتب عليها فيه شيء . وأما العاجز فالوقت في حقه قابل لترتب العبادة المقدورة في ذمته ، فالوقت في حقه غير مناف لشرعية العبادة بحسب قدرته ، بخلاف الحائض ، فالعاجز ملحق بالمريض المعدور الذي يؤمن بما يقدر عليه ، ويسقط عنه ما يعجز عنه ، والحائض ملحة بمن هو من غير أهل التكليف ، ففترقاً .

ونكتة الفرق : أن زمن الحيض ليس زمن تكليف بالنسبة إلى الصلاة ، بخلاف العاجز ، فإنه مكلف بحسب الاستطاعة ، وقد ثبت في صحيح مسلم (أن النبي ﷺ بعث أنسا لطلب قلادة أصلتها عائشة ، فحضرت الصلاة ، فصلوا بغير وضوء ، فأتوا النبي ﷺ فذكروا ذلك له فنزلت آية التيمم) . فلم ينكر النبي ﷺ عليهم ولم يأمرهم بالإعادة ، وحالة عدم التراب كحالة عدم مشروعية ، ولا فرق ، فإنهم صلوا بغير تيمم لعدم مشروعية التيمم حينئذ . فهكذا من صلى بغير تيمم لعدم ما يتيمم به ، فأي فرق بين عدمه في نفسه وعدم مشروعية؟

فمقتضى القياس والسنة أن العادم يصلى على حسب حاله ، فإن الله لا يكلف نفسا إلا وسعها ، ولا يعيد ، لأنه فعل ما أمر به ، فلم يجب عليه الإعادة ، كمن ترك القياس والاستقبال والسترة والقراءة لعجزه عن ذلك ، فهذا موجب النص والقياس . (تهذيب السنن ١/٤٧).

**الفرق بين أن يقول (أنت حر بعد موتك)**  
**وبين أن يقول (إن مت وأنت في ملكي فأنت حر بعد موتك)**

أن هذا تعليق للعتق بصفة ، وذلك لا يمنع بيع العبد كما لو قال (أن دخلت الدار فأنت حر) فله بيعه قبل وجود الصفة بخلاف قوله (أنت حر بعد موتي) فإنه جزم بحرি�ته في ذلك الوقت ، ونظير هذا أنه لو قال له (إن مت قبلي فأنت في حل من الدين الذي عليك) فهو إبراء معلق بصفة ولو قال له (أنت في حل بعد موتي) صح ولم يكن تعليقا للابراء بالشرط ، ونظيره لو قال (إن مت فداري وقف) فإنه تعليق لوقف بالشرط ، ولو قال (هي وقف بعد موتي) صح ، والله أعلم . الإعلام (٤/١٤).

**الفرق بين لمس الذكر وسائر الجسم في نقض الموضوع**

أنه قد ثبت الفرق بين الذكر وسائر الجسم في النظر والحس ، فثبتت عن رسول

الله عَزَّلَهُ (أنه نهى أن يمس الرجل ذكره بيمنيه) فدل على أن الذكر لا يشبه سائر الجسد، ولهذا صان اليمين عن مسه، فدل على أنه ليس بمنزلة الأنف، والفخذ، والرجل، فلو كان كما قال المانعون : أنه بمنزلة الإبهام واليد والرجل لم ينه عن مسه باليمين . والله أعلم . (تهذيب السنن ٤٧١).

### الفرق بين النكاح والسفاح

ومن الحيل المحرمة التي يكفر من أفتى بها تمكين المرأة ابن زوجها من نفسها لينفسخ نكاحها حيث صارت موطوءة ابنه، وكذا بالعكس ، أو وطئة حماته لينفسخ نكاح امرأته، مع أن هذه الحيلة لا تتمشى إلا على قول من يرى أن حرمة المعاشرة تثبت بالزنا كما تثبت بالنكاح كما يقوله أبو حنيفة وأحمد في المشهور من مذهبها، والقول الراجح أن ذلك لا يحرم كما هو قول الشافعي وأحدى الروايتين عن مالك ، فإن التحرير بذلك موقوف على الدليل ، ولا دليل من كتاب ولا سنة ولا اجماع ولا قياس صحيح ، وقياس السفاح على النكاح في ذلك لا يصح لما بينهما من الفروق ، والله تعالى جعل الصهر قسيم النسب ، وجعل ذلك من نعمة التي أمن بها على عباده ، فكلاهما من نعمه واحسانه ، فلا يكون الصهر من آثار الحرام ومحاجاته كما لا يكون النسب من آثاره ، بل إذا كان النسب الذي هو أصل لا يحصل بوطءه حرام فالصهر الذي هو فرع عليه ومشبه به أولى لا يحصل بوطء الحرام ، وأيضا فإنه لو ثبت تحرير المعاشرة لا تثبت المحرمية التي هي من أحكامه ، فإذا لم تثبت المحرمية لم تثبت الحرام ، وأيضا فإن الله تعالى إنما قال (ولحائط أبنائكم) ومن زنا بها الابن لا تسمى حلية لغة ولا شرعا ولا عرفا . (الإعلام ٣/٢٥٥).

### الفرق بين المتمتع والقادر

والفرق بين القارن والمتمتع السابق من وجهين . أحدهما من الأحرام فإن

القارن هو الذي يحرم بالحج قبل الطواف إما في ابتداء الاحرام أو في أثنائه. والثاني أن القارن ليس عليه إلا سعي واحد فإن أتى به أولاً وإن سعى عقب طواف الإفاضة والتمنع عليه سعي ثان عند الجمهور وعند أحمد رواية أخرى أنه يكفيه سعي واحد كالقارن . (الزاد ١٨٩/١).

### الفرق بين دم الشكران ودم الجبران

وأما قولكم أنه نسك <sup>(١)</sup> مجبور بالهدي فكلام باطل من وجوه : أحدهما أن الهدي في التمنع عبادة مقصودة وهو من تمام النسك وهو دم شكران لا دم جبران وهو بمنزلة الأضحية للعقيم وهو من تمام عبادة هذا اليوم فالنسك المشتمل على الدم بمنزلة العيد المشتمل على الأضحية فإنه ما تقرب إلى الله في ذلك اليوم بمثل ارادة دم سائل وقد روى الترمذى وغيره من حديث أبي بكر الصديق أن النبي ﷺ سئل أي الأعمال أفضل فقال العج والثج ، والعج رفع الصوت بالتلبية والثج ارادة دم الهدي . (الزاد ٢١٧/١).

### الفرق بين الأبدال واستباحة المحظور

فإن قيل : فغاية ما يدل عليه الحديث <sup>(٢)</sup> جواز الانتقال إلى الخف والسراويل عند عدم النعل والازار ، وهذا يفيد الجواز ، وأما سقوط الفدية فلا ، فهلا قلتم كما قال أبو حنيفة : يجوز له ذلك مع الفدية؟ فاستفاد الجواز من هذا الحديث ، واستفاد الفدية من حديث <sup>(٣)</sup> كعب بن عجرة ، حيث جوز له فعل المحظور مع الفدية ، فكان أسعد بالنصوص بموافقتها منكم ، مع موافقته لابن عمر في ذلك .

(١) أي حج المتنع .

(٢) يشير إلى الحديث الذي أخرجه أبو داود عن ابن عمر قال «سأله رجل رسول الله ﷺ ما يترك المحرم من الثياب؟ فقال : لا يلبس القميص ولا البرنس ولا السراويل ولا العمامه ولا ثوبا مسنه ورس ولا زغفران ولا الخفين إلا أن لا يجد النعلين فمن لم يجد النعلين فليلبس الخفين ولقطعهما حتى يكونا أسلف من الكعبين» قال ابن القيم رحمة الله هذا الحديث يدل على جواز الإبدال بدون فدية وليس هذا من باب استباحة المحظور مع الفدية .

(٣) أخرج البخاري وأبي داود عن كعب بن عجرة «أن رسول الله ﷺ مرّ به زمن الحدبية فقال قد آذاك هواً رأسك ، قال نعم فقال النبي ﷺ أحبّ أهْلَقْ ثم أذبح شاه نسكاً أو صم ثلاثة أيام أو أطعّم ثلاثة آصع من تمر على ستة مساكين» قال ابن القيم رحمة الله أن هذا الحديث يدل على إستباحة المحظور مع الفدية .

قيل : بل إيجاب الفدية ضعيف في النص والقياس ، فإن النبي ﷺ ذكر البدل في حديث ابن عمر ، وابن عباس ، وجابر ، وعائشة ، ولم يأمر في شيء منها بالفدية ، مع الحاجة إلى بيانها ، وتأخير البيان عن وقته ممتنع ، فسكته عن إيجابها مع شدة الحاجة إلى بيانه لو كان واجباً دليلاً على عدم الوجوب ، كما أنه جوز لبس السراويل بلا فتق ، ولو كان الفتق واجباً لبيانه . وأما القياس فضعف جداً .

فإن قيل : هذا من باب الأبدال التي تجوز عند علم مبدلاتها ، كالتراب عند عدم الماء ، وكالصيام عند العجز عن الاعتكاف والإطعام ، وكالعدة بالأشهر عند تعذر الأقراء ونظائره ، وليس هذا من باب المحظور المستباح بالفدية ، والفرق بينهما أن الناس مشتركون في الحاجة إلى لبس ما يسترون به عوراتهم ، ويقولون به أرجلهم الأرض والحر والشوك ونحوه ، فالحاجة إلى ذلك عامة ، ولما احتاج إليه العموم لم يحظر عليهم ، ولم يكن عليهم فيه فدية بخلاف ما يحتاج إليه لمرض أو برد ، فإن ذلك حاجة لعارض ، ولهذا رخص النبي ﷺ للنساء في اللباس مطلقاً بلا فدية ، ونهى عن النقاب والقفازين ، فإن المرأة لما كانت كلها عورة ، وهي محتاجة إلى ستر بدنها ، لم يكن عليها في ستر بدنها فدية ، وكذلك حاجة الرجال إلى السراويلات والخفاف هي عامة ، إذا لم يجدوا الإزار والنعال ، وابن عمر لما لم يبلغه حديث الرخصة مطلقاً أخذ بحديث القطع ، وكان يأمر النساء بقطع الخفاف ، حتى أخبرته بعد هذا صفيه زوجته عن عائشة (أن النبي ﷺ أرخص للنساء في ذلك) فرجع عن قوله . (تهذيب السنن ٣٤٩/٢) .

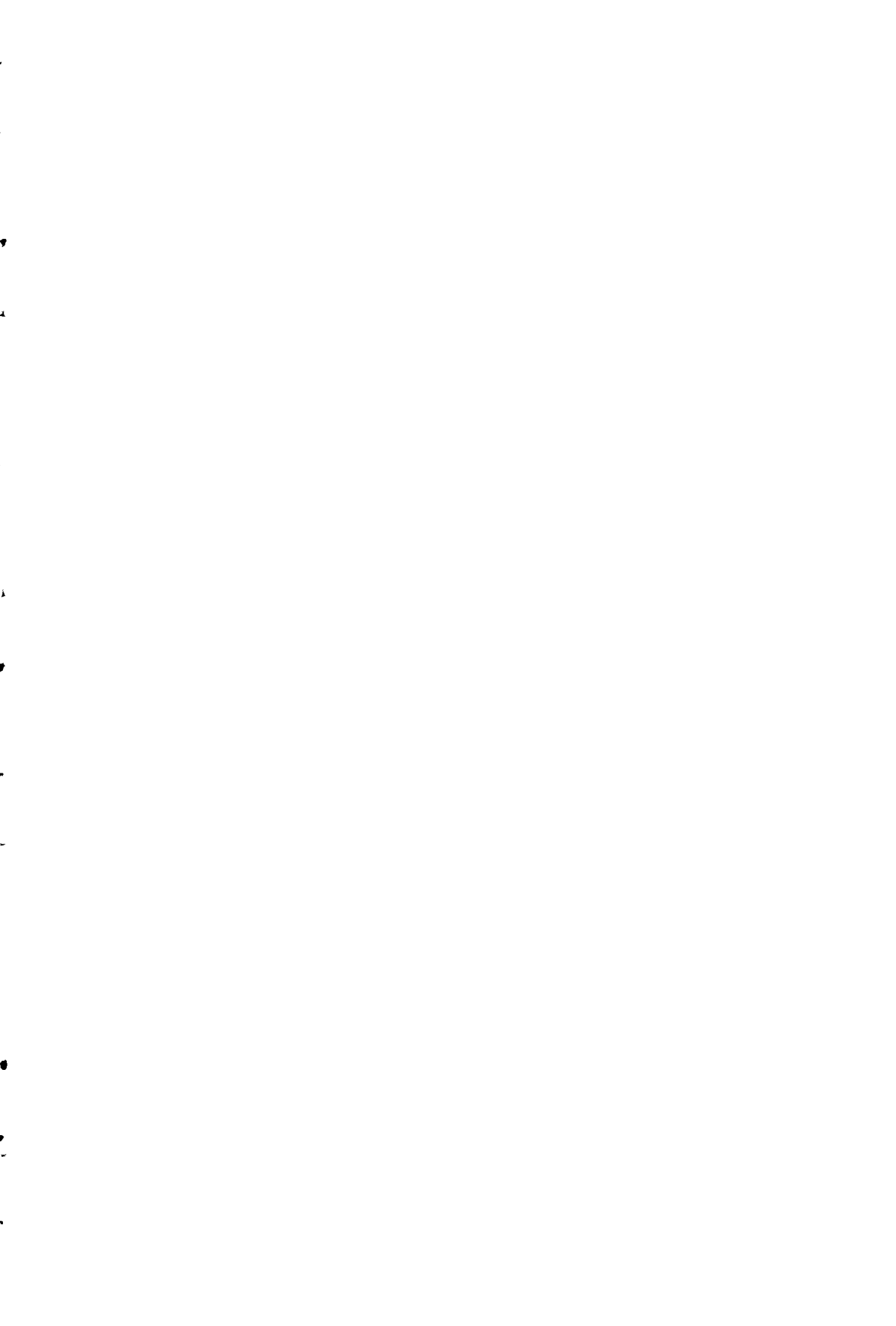
### الفرق بين حقوق الملك وحقوق المالك

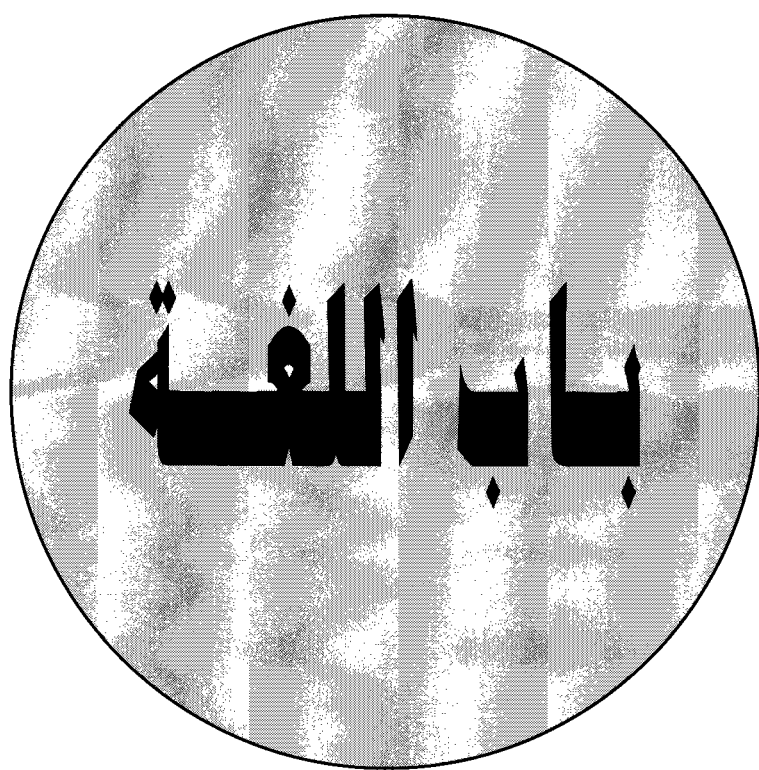
حقوق المالك شيء وحقوق الملك شيء آخر : فحقوق الملك تجب لمن له على

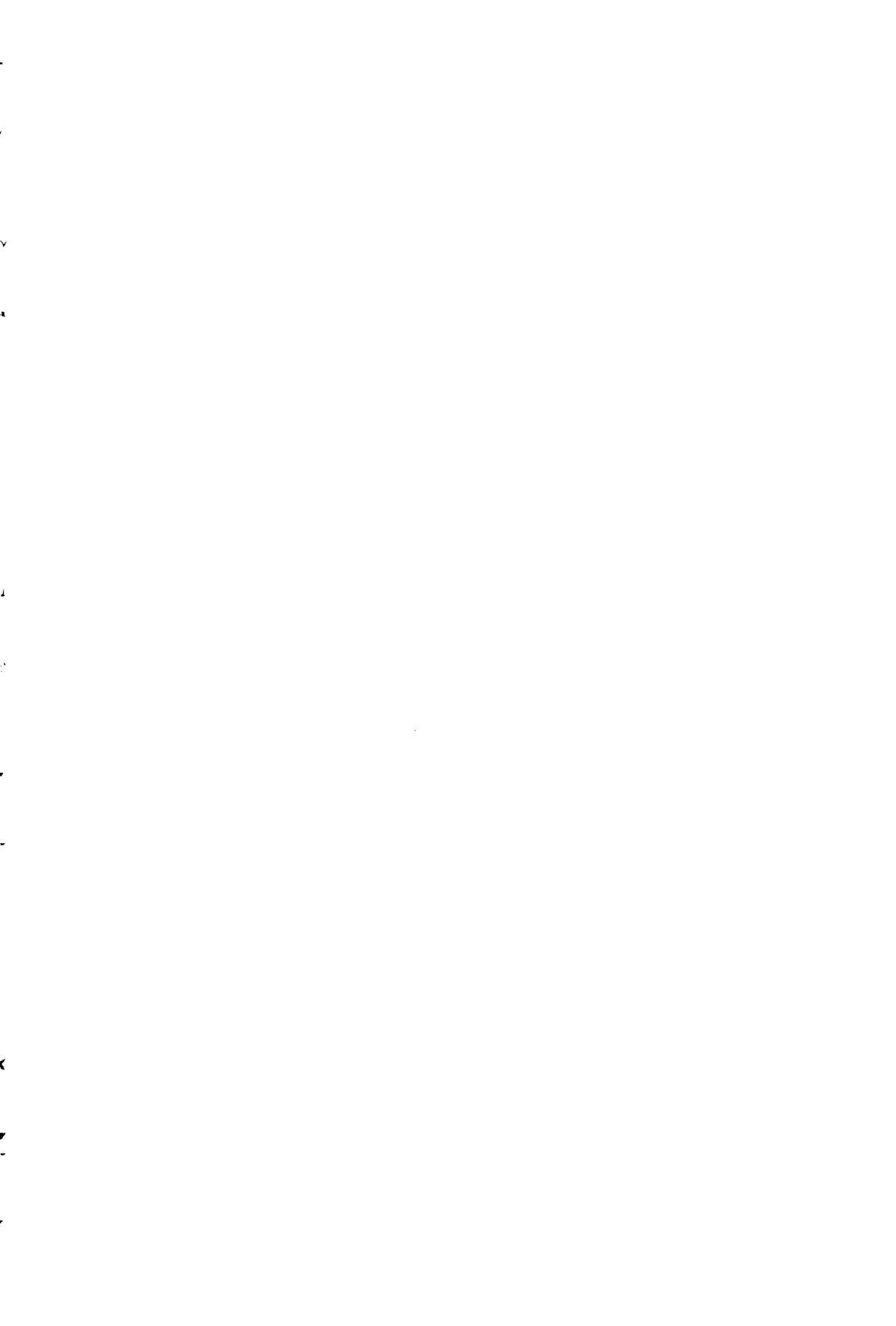
أخيه حق وحقوق الملك تتبع الملك ولا يراعى بها المالك وعلى هذا حق الشفعة<sup>(١)</sup> للذمي على المسلم من أوجبه جعله من حقوق الأموال ومن أسقطه جعله من حقوق المالكين والنظر الثاني أظهر وأصح لأن الشارع لم يجعل للذمي حقا في الطريق المشترك عند المزاحمة فقال (إذا لقيتموهم في الطريق فاضطروهم إلى أضيقه) فكيف يجعل له حقا في انتزاع الملك المختص به عند التزاحم وهذه حجة الإمام أحمد نفسه وأما حديث (لا شفعة لنصرياني) فاحتاج به بعض أصحابه وهو أعلم من أن يحتج به فإنه من كلام بعض التابعين . (بدائع الفوائد ٢/١) .

---

(١) الشفعة : حق تملك الشخص على شريكه المُجَدَّد مِنْكُهْ قهراً بعوض ١٥٠ هـ من القاموس والشخص السهم .







## الفرق بين الشك والريب

الفرق بين الشك والريب من وجوه (أحدهما) أنه يقال شك مريب ولا يقال ريب مشك (الثاني) أن يقال رابني أمر كذا ولا يقال شككني (الثالث) أنه يقال رابه يرييه إذا أزعجه وأقلقه ومنه قول النبي ﷺ وقد مر بظبي خافت في أصل شجرة (لا يرييه أحد) ولا يحسن هنا لا يشككه أحد (الرابع) أنه لا يقال للشك في طلوع الشمس أو في غروبها أو دخول الشهر أو وقت الصلاة هو مرتاب في ذلك وإن كان شاكا فيه (الخامس) ان الريب ضد الطمأنينة واليقين فهو قلق واضطراب وانزعاج كما أن اليقين والطمأنينة ثبات واستقرار (السادس) يقال رابني مجئه وذهابه و فعله ولا يقال شككني فالشك سبب الريب فإنه يشك أولاً فيوقعه شكه في الريب فالشك مبتداء الريب كما أن العلم مبتداء اليقين . (البدائع ٤/٦١٠)

## الفرق بين الأمس واليوم

في اليوم وأمس وغد وسبب اختصاص كل لفظ بمعناه إعلم أن أقرب الأيام إليك يومك الذي أنت فيه فيقال فعلت اليوم ذكر الاسم العام ثم عرف بأداة العهد ولا شيء أعرف من يومك الحاضر فانصرف اليه ونظيره الآن من آن والساعة من ساعة، وأما أمس وغدا فلما كان كل واحد منها متصلة بيومك اشتق له اسم من أقرب ساعة اليه فاشتق لليوم الماضي أمس الملaci للمساء وهو أقرب إلى يومك من صاحبه يعني صباح غد فقلوا أمس وكذلك غدا اشتق الاسم من الغدو وهو أقرب إلى يومك من مسائه يعني مساء غد وتأمل كيف بنوا أمس واعربوا غدا لأن

أمس صيغ من فعل ماضي وهو أمسى وذلك مبني فوضعوا أمس على وزن الأمر من أمسى يمسى وأما الغد فإنه لم يؤخذ من مبني اذا لا يمكن ان يقال هو مأخوذ من غدا كما يمكن أن يقال أمس من أمسى بل أقصى ما يمكن فيه أن يكون من الغدو والغدوة وليستا بمبنيين وهذه العلة أحسن من علة النهاة أن أمس بني لتضمنه معنى اللام وأصله الأمس قالوا لأنهم يقولون أمس الدابر فيصفونه بذى اللام فدل على أنه معرفة ولا يمكنه، أن يكون معرفة إلا بتقدير اللام وهذا أولاً منقوض بقولهم غد الآتى فيلزم على طرد علتهم أن يبنوا غدا وأيضاً فإن أمس جرى مجرى الاعلام وهو والله أعلم بمنزلة أصمت وأطرق مما جاء بلفظ الأمر اسم علم لمكان يقول الرجل لصاحبه فقد أصمت إذا جاوزه فاصمت في المكان كامس في الزمان ولعله أخذ من قولهم أمس بخير وأمس معنا ونحوه ولا يقال كيف يدعى فيه العلمية مع شيوخه لانا نقول علميته ليست كعلمية زيد وعمرو بل كعلمية أسامه وذؤالة وبرة وفجار وبابه مما جعل الجنس فيه بمنزلة الشخص في العلم الشخصي (فإن قيل) فما الفرق بينه وهو اسم الجنس إذا قيل هذا مما أعضل على كثير من النهاة حتى جعلوا الفرق بينهما لفظياً فقط وقالوا يظهر تأثيره في منع الصرف ووصفه بالتعرف وانتصاب الحال عنه ونحو ذلك، ولم يهتدوا لسر الفرق بين أن موضع اللفظ لواحد منهم منكر شائع في الجنس ولسمى الجنس المطلق فهنا ثلاثة أمور تتبعها ثلاثة أوضاع أحدهما معرف معين من الجنس له العلم الشخصي كزيد والثاني واحد منهم شائع في الجنس غير معرف فله الاسم النكرة كأسد من الأسد. الثالث الجنس المتصور في الذهن النطبق على كل فرد من أفراده وله علم الجنس كاسمه فنظير هذا أمس في الزمان ولهذا وصف بالمعرفة فاعلى بهذه الفائدة التي لا تجدها في شيء من كتب القوم والحمد لله الوهاب المان بفضلة. (البدائع ٨٥/١).

## الفرق بين محمد وأحمد

### الفرق بينهما من وجهين :

أحدهما : ان (محمدًا) هو المحمود حمداً بعد حمد ، فهو دال على كثرة حمد الحامدين له وذلك يستلزم كثرة موجبات الحمد فيه : (وأحمد) أ فعل تفضيل من الحمد يدل على أن الحمد الذي يستحقه أفضل مما يستحقه غيره ، فمحمد زيادة حمد في الكمية و(أحمد) زيادة في الكيفية ، فمحمد أكثر حمد ، وأفضل حمد حمده البشر .

الوجه الثاني : أن (محمدًا) هو المحمود حمداً متكرراً كما تقدم ، و(أحمد) هو الذي حمده لربه أفضل من حمد الحامدين غيره ، فدل أحد الأسمين وهو (محمد) على كونه محموداً ، ودل الاسم الثاني وهو (أحمد) على كونه أحمد الحامدين لربه ، وهذا هو القياس ، فإن أ فعل التفضيل والتعجب عند البصريين لا يبينان إلا من فعل الفاعل لا يبينان من فعل المفعول ، بناءً منهم على أن أ فعل التعجب والتفضيل إنما يصاغان من الفعل اللازم لا المتعدي ، ولهذا يقدرون نقله من فعل و فعل إلى بناء فعل بضم العين ، قالوا : والدليل على هذا أنه تعدد بالهمزة إلى المفعول ، فالهمزة التي فيه للتعدية ، نحو ما أظرف زيداً ، وأكرم عمراً وأصلها م ظرف وكرم . (جلا الأفهام ص ٩٤) .

وقال في زاد المعاد - أما محمد فهو اسم مفعول من حمد فهو محمد إذا كان كثير الخصال التي يحمد عليها ولذلك كان أبلغ من محموداً فإن محمود من الثلاثي المجرد و محمد من المضاعف للبالغة فهو الذي يحمد أكثر مما يحمد غيره من البشر ولهذا والله أعلم سمي به في التوراة لكثرة الخصال المحمودة التي وصف بها هو ودينه وأمنته في التوراة حتى تمنى موسى عليه الصلوة والسلام أن يكون منهم وقد أتينا على هذا المعنى بشهادتنا (١) وبيننا غلط أبي القاسم السهيلي حيث جعل

(١) يقصد كتابة جلا الأفهام .

الأمر بالعكس وان اسمه في التوراة أَحْمَد . وأما أَحْمَد فهو اسم على زنة أَفْعُل التفضيل مشتق أيضاً من الحمد وقد اختلف الناس فيه هل هو بمعنى فاعل أو مفعول فقالت طائفة بمعنى الفاعل أي حمده لله أكثر من حمده غيره له فمعناه أَحْمَد الحامدين لربه ورجحوا هذا القول بأن قياس أَفْعُل التفضيل أن يصاغ من فعل الفاعل لا من الفعل الواقع على المفعول قالوا ولهذا لا يقال ما أَضْرَبَ زِيداً ولا زَيْد أَضْرَبَ منْ عَمْرُو باعتبار الضرب الواقع عليه ولا ما أَشْرَبَ لِمَاءً وَأَكَلَ لِخَبْزَ وَنَحْوَهُ قَالُوا لَأَنَّ أَفْعُلَ التفضيل وَفَعْلَ التَّعْجِبِ إِنَّمَا يَصَاغُونَ مِنَ الْفَعْلِ الْلَّازِمِ وَلَهُذَا يَقْدِرُ نَقْلُهُ مِنْ فَعْلِ وَفَعْلِ الْمَفْتُوحِ الْعَيْنِ وَمَكْسُورَهَا إِلَى فَعْلِ الْمَضْمُونِ الْعَيْنِ قَالُوا وَلَهُذَا لَا يَعْدِي بِالْهَمْزَةِ إِلَى الْمَفْعُولِ فَهُمْ زَتَهُ لِلتَّعْدِيَةِ كَقَوْلُكَ مَا أَظْرَفَ زِيداً وَأَكْرَمَ عَمْرَاً وَأَصْلَهَا مِنْ ظَرْفٍ وَكَرْمٍ قَالُوا لَأَنَّ التَّعْجِبَ مِنْهُ فَاعِلٌ فِي الْأَصْلِ فَوْجِبَ أَنْ يَكُونَ فَعْلَهُ غَيْرُ مَتَعْدِلٍ قَالُوا وَأَمَّا نَحْنُ مَا أَضْرَبَ زِيداً لِعَمْرٍ فَهُوَ مَنْقُولٌ مِنْ فَعْلِ الْمَفْتُوحِ الْعَيْنِ إِلَى فَعْلِ الْمَضْمُونِ الْعَيْنِ ثُمَّ عَدِيَ وَالحَالَةُ هَذِهِ بِالْهَمْزَةِ قَالُوا وَالدَّلِيلُ عَلَى ذَلِكَ مَجِئُهُمْ بِاللَّامِ فَيَقُولُونَ مَا أَضْرَبَ زِيداً لِعَمْرٍ وَلَوْ كَانَ بِأَقْيَأٍ عَلَى تَعْدِيَهِ لَقَلِيلٌ مَا أَضْرَبَ زِيداً عَمْرَاً لِأَنَّهُ إِلَى وَاحِدِ بَنْفَسِهِ وَإِلَى الْآخَرِ بِهَمْزَةِ التَّعْدِيَةِ فَلَمَّا أَنْ عَدَوْهُ إِلَى الْمَفْعُولِ بِهَمْزَةِ التَّعْدِيَةِ عَدَوْهُ إِلَى الْآخَرِ بِاللَّامِ فَهَذَا هُوَ الَّذِي أَوْجَبَ لَهُمْ أَنْ قَالُوا إِنَّهُمَا لَا يَصَاغُونَ إِلَّا مِنْ فَعْلِ الْفَاعِلِ لَا مِنْ الْوَاقِعِ عَلَى الْمَفْعُولِ وَنَازَعُهُمْ فِي ذَلِكَ آخَرُونَ وَقَالُوا صَوْغُهُمَا مِنْ فَعْلِ الْفَاعِلِ وَمِنْ الْوَاقِعِ عَلَى الْمَفْعُولِ وَكَثْرَةُ السَّمَاعِ بِهِ مِنْ أَبْيَنِ الْأَدْلَةِ عَلَى جَوَازِهِ تَقُولُ الْعَرَبُ مَا أَشْغَلَهُ بِالشَّيْءٍ وَهُوَ مِنْ شَغْلِ فَهُوَ مَشْغُولٌ وَكَذَلِكَ يَقُولُونَ مَا أَوْلَعَهُ بِكَذَا وَهُوَ مِنْ أَوْلَعِ الشَّيْءِ فَهُوَ مَوْلَعٌ بِهِ مِنْ بَنْبِيِّ الْمَفْعُولِ لَيْسَ إِلَّا وَكَذَلِكَ قَوْلُهُمْ مَا أَعْجَبَهُ بِكَذَا فَهُوَ مِنْ أَعْجَبِهِ بِهِ وَيَقُولُونَ مَا أَحْبَبَهُ إِلَى فَهُوَ مِنْ فَعْلِ الْمَفْعُولِ وَكَوْنُهُ مَحِبُّاً لَكَ وَكَذَا مَا أَبْغَضَهُ إِلَى وَأَمْقَتَهُ إِلَى . (الزاد ٢١/١)

## الفرق بين الشوق والاشتياق

اختلف في الفرق بين الشوق والاشتياق أيهما أقوى ، فقالت طائفة: الشوق أقوى فانه صفة لازمة ، والاشتياق فيه نوع افتعال كما يدل عليه بناؤه كالاكتساب ونحوه ، وقالت فرقه: الأشتياق أقوى لكثره حروفه ، وكلما قوى المعنى وزاد زادوا حروفه . وحكمت فرقه ثلاثة بين القولين . وقالت الاشتياق: يكون إلى غائب ، وأما الشوق فانه يكون للحاضر والغائب . والصواب أن يقال: الشوق مصدر شaque يشوقه إذا دعاه إلى الإشتياق إليه فالشوق داعية والإشتياق مُوجبه وغايته ، فانه يقال: شاقني فاشتقت ، فالاشتياق فعل مطاوع لشاقني<sup>(١)</sup> . قال أبو عبد الرحمن السلمي سمعت النصر أبا ذي يقول: للخلق كلهم مقام الشوق ، وليس لهم مقام الأشتياق . ومن دخل في حال الأشتياق هام فيه حتى لا يرى له أثر ولا قرار . وهذا يدل على أن الأشتياق عنده غير الشوق . ولا ريب أن الأشتياق مصدر إشتقاق اشتياقاً ، كما أن التشوّق مصدر تشوّق تشوّقاً ، والشوق في الأصل اسم مصدر شاقة يشوقه شوّقاً مثل شاقة شوّقاً إذا دعاه إلى الأشتياق ، فالاشتياق مطاوع شاقة يقال شاقني فأشتقت إليه . ثم صار الشوق اسم مصدر الأشتياق وغلب عليه حتى لا يفهم عند الأطلاق إلا الاشتياق القائم بالمشوق والمشوق هو الصب المشتاق ، والشائق هو الذي قام به داعي الشوق . فههنا الفاظ الشوق والأشتياق والتشوّق والشائق والمشوق والشيق . فهذه ستة الفاظ: أحدهما: الشوق ، وهو في الأصل مصدر الفعل المتعدي شاقة يشوقه ، ثم صار اسم مصدر الأشتياق ، المفظ الثاني: الاشتياق: وهو مصدر إشتقاق اشتياقاً ، والفرق بينه وبين الشوق هو الفرق بين المصدر واسم المصدر . المفظ الثالث: التشوّق وهو مصدر شوّق إذا اشتق مرة بعد مرة كما يقال: تجرع وتعلم وتفهم . وهذا البناء مشعر

(١) إلى هنا ١ هروضه المحبين ص ٢٩ وما بعده من طريق المهرتين.

بالتكلف وتناول الشئ على مهلة. **اللفظ الرابع: الشائق** ، وهو الداعي للمشوق إلى الأشتياق . **اللفظ الخامس: المشوق** ، وهو المشتاق الذي قد حصل له الشوق . **اللفظ السادس: الشيق** ، وهو فيعيل بمنزلة هين ولين ، وهو المشتاق . فهذه الفروق ما بين هذه الألفاظ ، وأما كون الاشتياق أبلغ من الشوق فهذا قد يقال أنه الأصل وهو أكثر حروفاً من الشوق ، وهو يدل على المصدر والفاعل . وأما المشوق ففرع عليه لأنه اسم مصدر وأقل حروفاً وهو إنما يدل على المصدر المجرد ، فهذه ثلاثة فروق منها . والله أعلم . (طريق الهجرتين ص ٥٨٦).

### الفرق بين الصبا والصبوة والتصابي

أن التصابي هي تعاطي الصبا وأن تفعل فعل ذي الصبوة . وأما الصبا فهو نفس الميل . وأما الصبوة فالمرة من ذلك مثل الغشوة والكبوة ، وقد يقال على الصفة الازمة مثل القسوة . وقد قال يوسف الصديق عليه السلام (والا تصرف عنى كيدهن أصب اليهن وأكن من الجاهلين) . (الروضة ص ٢٤).

### الفرق بين الكفل والنصيب

تأمل قوله تعالى في الشفاعة الحسنة (يكن له نصيب منها) وفي السيئة (يكن له كفل منها) . فان لفظ الكفل يشعر بالحمل والثقل . ولفظ النصيب يشعر بالحظ الذي ينصب طالبه في تحصيله ، وان كان كل منهما يستعمل في الأمرتين عند الأفراد ، ولكن لما قرن بينهما حسن اختصاص حظ الخير بالنصيب وحظ الشر بالكفل . (الروضة ص ٣٧٨).

### الفرق بين أتيت وأتيت

ما أتيت المال زيداً منقول من أتنى لأنها غير مؤثرة في المفعول وقد حصل منها في الفاعل صفة فإن قيل يلزمك أن تجيز آتيت زيداً عمرأً أو المدينة أي جعلته يأتيها

قلت بينهما فرق وهو أن إيتاء المال كسب وتملك فلما اقترن به هذا المعنى صار كقوله أكسبته مالاً أو ملكته اياه وليس كقولك. آتى عمراً وأما شرب زيد الماء فلم يقولوا فيه أشربه الماء لأنه بمثابة الأكل والأخذ ومعظم أثره في المفعول وإن كان قد جاء على فعل كبلغ ولكنه ليس مثله إلا أن يريد أن الماء خالط أجزاء الشارب وحصل من الشرب صفة في الشارب فيجوز حينئذ نحو قوله تعالى (وأشربوا في قلوبهم العجل) وعلى هذا يقال أشربت الدهن الخبز لأن شرب الخبز الدهن ليس كشرب زيد الماء فتأمله. وأما ذكر زيد عمرًا فإن كان من ذكر اللسان لم ينقل لأنه بمنزلة شتم ولطم وإن كان من ذكر القلب نقل فقلت اذكرته الحديث بمنزلة أفهمت واعلمته أي جعلته على هذه الصفة. (البدائع ص ٥٦ الجزء الثاني).

**الفرق بين جملة الثناء التكيد تكون علة لغيرها أو تكون مستقلة مراضة لنفسها**

يشير ابن القيم رحمة الله في هذا الفرق إلى القاعدة الخامسة عشر التي اشتملت عليها كلمات التلبية: وهي **لبيك اللهيم لبيك لبيك لا شريك لك لبيك إن الحمد لله والنعمه لك والملك لا شريك لك**.

الخامسة عشرة في (إن) وجهاه فتحها وكسرها فمن فتحها تضمنت معنى التعليل أي لبيك لأن الحمد والنعمه لك ومن كسرها كانت جملة مستقلة مسأفة تضمنت ابتداء الثناء على الله والثناء إذا كثرت جملة وتعددت كان أحسن من فلتتها وأما إذا افتحت فإنها تقدر بلام التعليل المذوقة معها قياساً والمعنى لبيك لأن الحمد لك. والفرق بين بين أن تكون جمل الثناء علة لغيرها، وبين أن تكون مستقلة مراضة لنفسها، ولهذا قال ثعلب: من يقال (إن) بالكسر فقد عم، ومن قال (أن) بالفتح فقد خص. ونظير هذين الوجهين والتعليقين والترجيح سواء قوله تعالى حكاية عن المؤمنين (إنا كنا من قبل ندعوه إنه هو البر الرحيم) كسر إن وفتحها.

فمن فتح كان المعنى ندعوه. لأنه هو البر الرحيم، ومن كسر كان الكلام  
جملتين، أحدهما قوله (ندعوه) ثم استأنف فقال (إنه هو البر الرحيم) قال أبو عبيد:  
والكسر أحسن، ورجحه بما ذكرناه. (تهذيب السنن ٣٣٨/٢).

تم بحمد الله تعالى وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

# المحتويات

## الصفحة

## الموضوع

|    |                                                                               |
|----|-------------------------------------------------------------------------------|
| ٥  | مقدمة الشيخ / إبراهيم الجطيلي                                                 |
| ٧  | مقدمة الجامع                                                                  |
| ٩  | فائدة عظيمة من كتاب الفوائد لابن القيم رحمه الله تعالى                        |
| ١٥ | <b>باب التوحيد</b>                                                            |
| ١٨ | الفرق بين توحيد المرسلين وتوحيد المعطلين                                      |
| ١٩ | الفرق بين تنزيه الرسل وتنزية المعطله                                          |
| ٢٠ | إثبات حقائق الأسماء والصفات وبين التشبيه والتمثيل                             |
| ٢١ | الفرق بين تجريد التوحيد وبين هضم أرباب المراتب                                |
| ٢٢ | الفرق بين تجريد متابعة المعصوم <small>عليه السلام</small> وإهار أقوال العلماء |
| ٢٣ | الفرق بين أولياء الله وأولياء الشيطان                                         |
| ٢٥ | الفرق بين الحال الإيماني والحال الشيطاني                                      |
| ٢٦ | الفرق بين الحكم الواجب الإتباع والحكم الجائز الإتباع                          |
| ٢٧ | الفرق بين الحب في الله والحب مع الله                                          |
| ٢٨ | الفرق بين التوكل والعجز                                                       |
| ٣١ | الفرق بين إلقاء الملك وإلقاء الشيطان                                          |
| ٣١ | الفرق بين مطلق الإيمان والإيمان المطلق                                        |
| ٣٤ | الفرق بين المحبة والرضا والإرادة الكونية                                      |
| ٤٠ | الفرق بين الحقيقة الدينية والحقيقة الشرعية                                    |

|    |                                                                          |
|----|--------------------------------------------------------------------------|
| ٤١ | الفرق بين سلام الله على رسله وعباده وبين سلام العباد عليهم               |
| ٤١ | الفرق بين الحمد والمح وبين الثناء والمجد                                 |
| ٤٥ | الفرق بين الفأل والطيره                                                  |
| ٤٧ | الفرق بين التائب من قريب ونوبة المعاين                                   |
| ٤٧ | الفرق بين الحجه والبينه                                                  |
| ٤٨ | الفرق بين تكفير السيئات ومغفرة الذنوب                                    |
| ٥٠ | الفرق بين إضافة العلم إلى الله تعالى وعدم إضافة المعرفة إليه             |
| ٥١ | الفرق بين دخول الاستثناء على المستقبل دون الماضي وسر الفرق في ذلك        |
| ٥٢ | الفرق بين المعيه المطلقه ومطلق المعيه                                    |
| ٥٣ | الفرق بين الإرادة الكونية والشرعية                                       |
| ٥٥ | الفرق بين الحكم والقضاء الكوني والشرعى                                   |
| ٥٥ | الفرق بين القضاء والحكم والإرادة الكوني والشرعى                          |
| ٥٦ | الفرق بين الكلمات والبعث والإرسال والتحريم والإيتاء الكوني والشرعى       |
| ٥٨ | الفرق بين الكتابة والأمر والإذن والجعل الكوني والشرعى                    |
|    | <b>باب السلوك</b>                                                        |
| ٦٣ | الفرق بين الرفق والكسل والمداراة والمداهنة                               |
| ٦٣ | الفرق بين خشوع الإيمان وخشوع النفاق                                      |
| ٦٤ | الفرق بين شرف النفس والنتيه                                              |
| ٦٥ | الفرق بين المحبة والجفاء                                                 |
| ٦٥ | الفرق بين التواضع والمهانه                                               |
| ٦٦ | الفرق بين القوة في أمر الله والعلو في الأرض وفي الحميء لله والحميء للنفس |

|    |       |                                                 |
|----|-------|-------------------------------------------------|
| ٦٧ | ..... | الفرق بين الجواد والمسرف                        |
| ٦٧ | ..... | الفرق بين المهانة والكبر                        |
| ٦٧ | ..... | الفرق بين الصيانة والتكبر                       |
| ٦٨ | ..... | الفرق بين الشجاعة والجراءة                      |
| ٦٩ | ..... | الفرق بين الحزم والجبن                          |
| ٦٩ | ..... | الفرق بين الاقتصاد والشح                        |
| ٧٠ | ..... | الفرق بين الاحتراز وسوء الظن                    |
| ٧٠ | ..... | الفرق بين الفراسة والظن                         |
| ٧٣ | ..... | الفرق بين الهداية والرشوة                       |
| ٧٤ | ..... | الفرق بين الصبر والقسوة                         |
| ٧٥ | ..... | الفرق بين سلامة القلب والبله                    |
| ٧٦ | ..... | الفرق بين الثقة والغرة                          |
| ٧٧ | ..... | الفرق بين الرجاء والتمني                        |
| ٧٨ | ..... | الفرق بين التحدث بنعم الله والفخر بها           |
| ٧٩ | ..... | الفرق بين فرح القلب وفرح النفس                  |
| ٨١ | ..... | الفرق بين رقة القلب والجزع                      |
| ٨٣ | ..... | الفرق بين الموجدة والحق                         |
| ٨٣ | ..... | الفرق بين المنافة والحسد                        |
| ٨٤ | ..... | الفرق بين الاحتياط والوسوسة                     |
| ٨٥ | ..... | الفرق بين الاقتصاد والتفرط                      |
| ٨٦ | ..... | الفرق بين حب الرياسة وحب الإمارة لدعوه إلى الله |
| ٨٧ | ..... | الفرق بين النصيحة والتأنيب                      |
| ٨٨ | ..... | الفرق بين المبادرة والعجلة                      |
| ٨٩ | ..... | الفرق بين الاخبار بالحال وبين الشكوى            |

|     |                                             |
|-----|---------------------------------------------|
| ٩١  | الفرق بين مرتبة الاسماع ومرتبة الإفهام      |
| ٩١  | الفرق بين الفراسة والإلهام                  |
| ٩١  | الفرق بين الرجاء والتمني                    |
| ٩٢  | الفرق بين المقامات والأحوال                 |
| ٩٢  | الفرق بين الفرق بين الحمد والشكر أيهما أفضل |
| ٩٢  | الفرق بين الطمائنية والسكينة                |
| ٩٥  | الفرق بين العلم والمعرفة لفظاً ومعناً       |
| ٩٧  | الفرق بين الجمع والفرق عند الصوفية          |
| ٩٧  | الفرق بين الأمة والإمام                     |
| ٩٨  | الفرق بين التذكر والتفكير                   |
| ١٠٠ | الفرق بين الحب والخوف                       |
| ١٠١ | الفرق بين الخله والمحبه                     |
| ١٠١ | الفرق بين المحبه والشوق                     |
| ١٠١ | الفرق بين الشح والبخل                       |
| ١٠٢ | الفرق بين تبعه وأتبعه                       |
|     | <b>باب أصول الفقه</b>                       |
| ١٠٥ | الفرق بين مطلق الأمر والأمر المطلق          |
| ١٠٦ | الفرق بين دليل مشروعية الحكم ووقوع الحكم    |
| ١٠٦ | الفرق بين الإستدلال والدلاله                |
| ١٠٧ | الفرق بين النيه والقصد                      |
| ١٠٧ | الفرق بين الشهادة والرواية                  |
| ١١٠ | الفرق بين العقد المطلق ومطلق العقد          |
| ١١٠ | الفرق بين الفتيا للفريب والشهادة له         |

|                                                                                            |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| الفرق بين ما قاله الرسول ﷺ متعلقاً بمنصب الرسالة أو الإمامه                                | ١١١ |
| الفرق بين الشرط والإماره الحضه                                                             | ١١٢ |
| <b>باب الفقه</b>                                                                           |     |
| الفرق بين الفرق بين الحائض والجنب                                                          | ١١٥ |
| الفرق بين الطواف والصلاه                                                                   | ١١٥ |
| الفرق بين العاجز عن الطهور حساً والعاجز عنه شرعاً                                          | ١١٥ |
| الفرق بين بين أن يقول «أنت حر بعد موتي» وبين أن يقول «إن مت وأنت في ملكي فأنت حر بعد موتي» | ١١٧ |
| الفرق بين لمس الذكر وسائر الجسد في نقض الوضوء                                              | ١١٧ |
| الفرق بين النكاح والسفاح                                                                   | ١١٨ |
| الفرق بين التمتع والقارن                                                                   | ١١٨ |
| الفرق بين دم الشكران ودم الجبران                                                           | ١١٩ |
| الفرق بين الأبدال واستباحة المحظور                                                         | ١١٩ |
| الفرق بين حقوق الملك وحقوق المالك                                                          | ١٢١ |
| <b>باب اللغة</b>                                                                           |     |
| الفرق بين الفرق بين الشك والريب                                                            | ١٢٥ |
| الفرق بين الأمس واليوم                                                                     | ١٢٥ |
| الفرق بين محمد وأحمد                                                                       | ١٢٧ |
| الفرق بين الشوق والأشتياق                                                                  | ١٢٩ |
| الفرق بين الصبا والصبوه والتصابي                                                           | ١٣٠ |
| الفرق بين الكفل والنصيب                                                                    | ١٣٠ |
| الفرق بين آتت وآتيت                                                                        | ١٣١ |
| الفرق بين بين جملة الثناء التي تكون عله لغيرها أو تكون مستقله مراده لنفسها                 | ١٣١ |